
 



MONOGRAPH 

 

Mengapa Tahun Baru Dimulai? 

 

WAKTU DAN KALENDER MASEHI 

DALAM PERSPEKTIF KRISTEN 

(Sejarah Waktu, Teologi dan Tantangan Peradaban 

Modern) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Penulis : 

Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si. 

Tahun 2025 

 



 

Penerbit: 

PT. DHARMA LEKSANA MEDIA GROUP 

SK-KUMHAM NOMOR AHU-0072639.AH.01.01.TAHUN 2022 

NPWP: 61.286.378.7-025.000 

Hak Cipta © 2025 oleh Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si 

Semua hak dilindungi undang-undang. 

 

 

Judul: Waktu dan Kalender Masehi dalam Perspektif Kristen: 

Sejarah, Teologi, dan Tantangan Peradaban Modern 

Penulis: Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si. 

Penerbit: PT. DHARMA LEKSANA MEDIA GROUP 

Kota Terbit: Jakarta 

Tahun Terbit: 2025 

ISBN: (Sedang diajukan) 

Desain & Layout: Tim PWGI Creative Studio 

Kata Pengantar: Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si. 

Dicetak di Indonesia 

Edisi Pertama, 28 Desember Tahun 2025 

Website : https://teologi.digital  

 

 

Dilarang memperbanyak atau menerjemahkan sebagian atau seluruh 

isi buku ini dalam bentuk apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit, 

kecuali untuk keperluan pendidikan dan penelitian dengan 

menyebutkan sumber. 

https://teologi.digital/


Prakata  

 

Buku kecil (short monograph) ini disusun untuk 

membantu pembaca memahami bahwa waktu dan 

kalender bukanlah realitas netral atau sekadar alat 

administratif, melainkan konstruksi historis yang sarat 

makna teologis.  

Dalam iman Kristen, waktu dipahami sebagai ciptaan 

Allah sekaligus arena karya keselamatan-Nya. Oleh 

karena itu, refleksi atas kalender - khususnya kalender 

Masehi - menjadi pintu masuk penting untuk membaca 

relasi antara iman, sejarah, dan peradaban. 

Monograf ini mengembangkan pembahasan sejarah 

Tahun Baru Masehi ke dalam kerangka yang lebih luas, 

yakni teologi waktu Kristen, dialog dengan tradisi 

kalender dunia, serta tantangan pemaknaan waktu di era 

modern dan digital. 

  



Kata Pengantar Penulis 

Waktu adalah kenyataan yang paling dekat dengan 

kehidupan manusia, namun sering kali paling jarang 

direfleksikan secara mendalam. Kita hidup di dalam 

waktu, diatur olehnya, dan kerap tertekan oleh ritmenya. 

Kalender, jam, dan penanggalan modern memberi kesan 

bahwa waktu hanyalah persoalan teknis dan administratif. 

Namun, di balik keteraturan itu, waktu menyimpan 

dimensi historis, simbolik, dan teologis yang sangat 

menentukan cara manusia memahami dunia dan imannya. 

Monograf singkat ini lahir dari keprihatinan akademik 

dan pastoral terhadap semakin dangkalnya pemaknaan 

waktu dalam masyarakat modern dan digital. Kalender 

Masehi dipakai secara global, Tahun Baru dirayakan 

secara masif, tetapi refleksi iman Kristen atas makna 

waktu, awal, dan pengharapan kerap terpinggirkan. 

Padahal, iman Kristen sejak awal memandang waktu 

sebagai ciptaan Allah dan arena karya keselamatan-Nya. 

Buku ini tidak dimaksudkan sebagai karya teknis 

astronomi atau kronologi semata, melainkan sebagai 

refleksi historis-teologis yang dapat dibaca oleh kalangan 

akademisi, mahasiswa, pelayan Gereja, serta pembaca 

umum yang memiliki perhatian pada iman dan budaya. 

Dengan menelusuri sejarah kalender dan mengaitkannya 

dengan inkarnasi Kristus, teologi waktu, serta tantangan 

peradaban digital, penulis berharap buku ini dapat 

menjadi sarana dialog antara iman Kristen dan dunia 

kontemporer. 



Akhirnya, monograf ini mengajak pembaca untuk 

kembali menempatkan waktu dalam terang iman: bukan 

sebagai musuh yang harus dikejar, melainkan sebagai 

anugerah yang harus ditebus, dihayati, dan 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah dan sesama. 

Kiranya buku kecil ini dapat memberi kontribusi bagi 

pengembangan teologi publik Kristen dan memperkaya 

refleksi Gereja dalam menapaki zaman yang terus 

bergerak cepat. 

Jakarta, 28 Desember 2025 

Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si. 

 -  Penulis 

 

  



Abstrak  

Buku Monograf Waktu dan Kalender Masehi dalam 

Perspektif Kristen: Sejarah, Teologi, dan Tantangan 

Peradaban Modern merupakan monograf singkat yang 

mengkaji waktu dan kalender bukan sekadar sebagai 

sistem teknis penanggalan, melainkan sebagai konstruksi 

historis dan realitas teologis yang membentuk cara 

manusia memahami diri, sejarah, dan Allah. Melalui 

pendekatan interdisipliner - sejarah peradaban, studi 

biblika, teologi sistematis, dan refleksi budaya - buku ini 

menelusuri perkembangan kesadaran waktu sejak 

peradaban kuno, tradisi Ibrani, kalender Romawi, hingga 

reformasi kalender Gregorian dan globalisasi kalender 

Masehi sebagai kalender sipil dunia. 

Secara khusus, monograf ini menempatkan inkarnasi 

Yesus Kristus sebagai pusat teologi waktu Kristen, di 

mana kekekalan Allah memasuki sejarah manusia dan 

menguduskan waktu sebagai arena keselamatan. Dalam 

konteks modern dan digital, buku ini juga menawarkan 

kritik teologis terhadap sekularisasi waktu, percepatan 

ekstrem, ekonomi atensi, dan fragmentasi ritme hidup 

manusia. Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat 

deskriptif-historis, tetapi juga normatif dan reflektif, 

mengajak Gereja dan masyarakat Kristen untuk menebus 

waktu sebagai anugerah dan panggilan etis di tengah 

peradaban global dan digital. 

Kata kunci: teologi waktu, kalender Masehi, inkarnasi, 

sejarah Kristen, peradaban digital. 



Abstract (English) 

The book Time and Calendar in Christian Perspective: 

History, Theology, and the Challenges of Modern 

Civilization is a short monograph that examines time and 

calendars not merely as technical systems of chronology, 

but as historical constructions and theological realities 

shaping human self-understanding, history, and the 

experience of God.  

Employing an interdisciplinary approach - drawing from 

the history of civilizations, biblical studies, systematic 

theology, and cultural analysis - this book traces the 

development of temporal consciousness from ancient 

civilizations and the Hebrew tradition through the Roman 

calendar, the Gregorian reform, and the globalization of 

the Christian calendar as the modern world’s civil 

calendar. 

At its theological core, the monograph places the 

incarnation of Jesus Christ as the decisive center of 

Christian theology of time, where God’s eternity enters 

human history and sanctifies time as the arena of 

salvation.  

Addressing modern and digital contexts, the book offers a 

theological critique of the secularization of time, extreme 

acceleration, the attention economy, and the 

fragmentation of human rhythms.  

Rather than remaining purely descriptive, this work 

advances a normative and reflective argument, inviting 



the Church and contemporary Christians to redeem time 

as both divine gift and ethical calling within a global and 

digital civilization. 

Keywords: theology of time, Gregorian calendar, 

incarnation, Christian history, digital civilization. 



DAFTAR ISI 

Sampul 

Halaman Judul 

Hak Cipta 

Prakata 

Kata Pengantar Penulis 

Abstrak (Bahasa Indonesia) 

Abstract (English) 

Daftar Isi 

Pendahuluan Umum 

Mengapa Waktu dan Kalender Penting bagi Iman 

Kristen 

• Waktu sebagai pengalaman universal manusia 

• Kalender sebagai konstruksi historis dan 

simbolik 

• Waktu dalam terang iman Kristen: dari kronologi 

menuju teologi 

BAGIAN I 

Waktu dan Kalender dalam Sejarah 

Peradaban 

Bab 1. Kesadaran Waktu dalam Peradaban Kuno 

1.1 Waktu sebagai Pengalaman Alamiah dan 

Eksistensial 

1.2 Kesadaran Waktu dan Siklus Alam 



1.3 Mesir Kuno: Matahari, Sungai Nil, dan Kalender 

Surya 

1.4 Babilonia: Kalender Lunar dan Astrologi Sakral 

1.5 Tradisi Ibrani: Waktu sebagai Sejarah Keselamatan 

1.6 Yunani Kuno: Chronos, Kosmos, dan Rasionalitas 

Waktu 

1.7 Tiongkok Kuno: Harmoni Kosmis dan Ritme Waktu 

1.8 Penutup Bab: Dari Kesadaran Alamiah menuju 

Refleksi Teologis 

BAGIAN II 

Kalender Masehi: Dari Romawi ke Dunia 

Kristen 

Bab 2. Ragam Sistem Kalender dalam Peradaban 

Manusia 

2.1 Kalender Surya, Lunar, dan Lunisolar 

2.2 Fungsi Sosial, Politik, dan Religius Kalender 

2.3 Kalender sebagai Alat Kekuasaan dan Identitas 

Budaya 

2.4 Kalender dalam Dinamika Iman dan Tradisi 

Bab 3. Kalender Romawi dan Makna Awal Tahun 

3.1 Kalender Romawi Awal dan Reformasi Julius Caesar 

3.2 Januari dan Dewa Yanus: Simbol Transisi dan 

Permulaan 

3.3 Kalender Julian sebagai Instrumen Kekaisaran 

3.4 Warisan Kalender Romawi bagi Dunia Kristen 

3.5 Penutup Bab: Awal Tahun antara Politik dan 

Simbolisme 



Bab 4. Gereja Perdana dan Penafsiran Waktu 

4.1 Gereja dalam Dunia Romawi: Tantangan Inkulturasi 

4.2 Liturgi sebagai Penafsiran Waktu 

4.3 Dari Kalender Sipil ke Kalender Gerejawi 

4.4 Kristologi dan Penataan Waktu Iman 

4.5 Penutup Bab: Waktu sebagai Kesaksian Iman 

Bab 5. Abad Pertengahan dan Keragaman Tahun 

Baru Kristen 

5.1 Pluralitas Penentuan Awal Tahun di Eropa Kristen 

5.2 Tahun Baru 25 Desember: Natal dan Inkarnasi 

5.3 Tahun Baru 25 Maret: Kabar kepada Maria dan 

Annunciation Style 

5.4 Tahun Baru Paskah: Kebangkitan sebagai Pusat 

Waktu 

5.5 Implikasi Teologis dan Administratif Keragaman 

Kalender 

5.6 Penutup Bab: Kesatuan Iman dalam Keragaman 

Waktu 

BAGIAN III 

Reformasi Kalender dan Standarisasi Global 

Bab 6. Reformasi Kalender Gregorian 

6.1 Masalah Astronomis Kalender Julian 

6.2 Paus Gregorius XIII dan Reformasi Kalender 

6.3 Dimensi Teologis Reformasi Kalender 

6.4 Resistensi Politik dan Konsekuensi Ekumenis 

6.5 Penutup Bab: Kalender antara Iman dan Ilmu 



Bab 7. Kalender Masehi sebagai Kalender Sipil 

Global 

7.1 Kalender dan Modernitas Barat 

7.2 Kolonialisme dan Penyebaran Kalender Gregorian 

7.3 Globalisasi, Standarisasi Waktu, dan Negara Modern 

7.4 Kalender Masehi dan Tantangan Pluralisme Budaya 

7.5 Penutup Bab: Dari Kalender Gereja ke Kalender 

Dunia 

BAGIAN IV 

Teologi Waktu dalam Kekristenan 

Bab 8. Chronos, Kairos, dan Aion dalam Alkitab 

8.1 Bahasa Waktu dalam Perjanjian Lama 

8.2 Chronos dan Kairos dalam Perjanjian Baru 

8.3 Aion dan Horizon Kekekalan 

8.4 Sejarah Keselamatan sebagai Struktur Waktu Kristen 

8.5 Penutup Bab: Waktu sebagai Wahyu 

Bab 9. Inkarnasi Kristus dan Pengudusan Waktu 

9.1 Kekekalan Allah dan Sejarah Manusia 

9.2 Inkarnasi sebagai Titik Pusat Waktu 

9.3 Liturgi, Sakramen, dan Ritme Waktu Gereja 

9.4 Eschaton dan Pengharapan Waktu yang Digenapi 

9.5 Penutup Bab: Waktu yang Disucikan 

Bab 10. Tahun Baru Masehi dalam Perspektif 

Teologis Kristen 

10.1 Tahun Baru sebagai Peristiwa Kultural dan Liturgis 

10.2 Inkarnasi dan Penanggalan Masehi 

10.3 Refleksi Teologis atas Awal dan Akhir 



10.4 Praksis Iman: Syukur, Pertobatan, dan Harapan 

10.5 Penutup Bab: Memulai Tahun dalam Terang 

Kristus 

BAGIAN V 

Waktu, Kalender, dan Tantangan Zaman 

Modern 

Bab 11. Sekularisasi Waktu dan Budaya Modern 

11.1 Waktu sebagai Komoditas dan Disiplin Sosial 

11.2 Rasionalisasi, Produktivitas, dan Kehilangan Makna 

11.3 Kritik Teologi terhadap Sekularisasi Waktu 

11.4 Penutup Bab: Melawan Reduksi Waktu 

Bab 12. Waktu dalam Peradaban Digital 

12.1 Percepatan Ekstrem dan Fragmentasi Atensi 

12.2 Algoritma, Ekonomi Atensi, dan Ritme Hidup 

12.3 Tantangan Spiritual di Era Digital 

12.4 Respons Teologi Kristen terhadap Budaya Digital 

12.5 Penutup Bab: Iman di Tengah Waktu yang 

Terpecah 

Penutup 

Menebus Waktu dalam Terang Iman Kristen 

• Sintesis sejarah dan teologi waktu 

• Seruan etis bagi Gereja dan masyarakat 

• Orientasi pastoral dan publik di era global-digital 



Epilog 

Hidup di antara Awal dan Akhir Waktu 

Glosarium 

Daftar Pustaka 

Indeks Subjek 

Indeks Nama 

Profil Penulis 

Sinopsis 

  



  



Pendahuluan Umum: 

Mengapa Waktu dan Kalender 

Penting bagi Iman Kristen 

Waktu adalah salah satu dimensi paling mendasar dalam 

pengalaman manusia. Setiap manusia hidup di dalam 

waktu, dibentuk olehnya, dan pada saat yang sama 

berusaha mengaturnya. Kalender merupakan ekspresi 

paling konkret dari usaha manusia untuk menata waktu 

agar bermakna dan fungsional. 

Dalam Kekristenan, waktu tidak hanya dipahami secara 

kronologis, tetapi juga secara teologis. Allah yang kekal 

berkenan menyatakan diri-Nya di dalam sejarah. 

Inkarnasi Kristus menjadi titik temu antara kekekalan dan 

waktu. Oleh sebab itu, refleksi atas kalender dan 

penanggalan menjadi bagian integral dari refleksi iman. 

  



BAGIAN I 

Waktu dan Kalender dalam Sejarah 

Peradaban 

Bab 1. Kesadaran Waktu dalam Peradaban Kuno 

Pendahuluan Bab 

Kesadaran akan waktu merupakan salah satu fondasi 

paling awal dari lahirnya peradaban manusia. Sebelum 

manusia mampu menuliskan sejarah, mereka telah hidup 

di dalam ritme waktu yang ditentukan oleh alam: 

pergantian siang dan malam, siklus bulan, serta perubahan 

musim. Dari pengalaman eksistensial inilah muncul 

kebutuhan untuk memahami, mengukur, dan mengelola 

waktu. Bab ini membahas bagaimana peradaban-

peradaban kuno mengembangkan kesadaran waktu dan 

membingkainya dalam sistem kalender, serta bagaimana 

kesadaran tersebut membentuk struktur sosial, religius, 

dan kosmologis mereka. 

1. Waktu sebagai Pengalaman Alamiah dan 

Eksistensial 

Pada tahap paling dasar, waktu dialami manusia secara 

fenomenologis. Manusia purba belum mengenal jam atau 

kalender, tetapi tubuh dan lingkungannya telah menjadi 

“alat ukur” waktu. Terbit dan terbenamnya matahari 

menandai ritme kerja dan istirahat. Musim hujan dan 

kemarau menentukan masa tanam dan panen. Fase-fase 



bulan memengaruhi aktivitas berburu, pelayaran, dan 

ritual. 

Kesadaran waktu pada tahap ini bersifat siklikal. Waktu 

tidak dipahami sebagai garis lurus menuju masa depan, 

melainkan sebagai lingkaran yang terus berulang. Pola 

inilah yang kemudian menjadi dasar bagi hampir semua 

sistem kalender awal. Bagi masyarakat kuno, keteraturan 

alam bukan sekadar fakta empiris, melainkan tanda 

adanya tatanan kosmis yang lebih besar. 

2. Mesir Kuno: Waktu, Matahari, dan Sungai 

Nil 

Peradaban Mesir Kuno merupakan salah satu contoh 

paling jelas tentang hubungan antara waktu, alam, dan 

kelangsungan hidup sosial. Kalender Mesir 

dikembangkan berdasarkan pengamatan terhadap siklus 

tahunan Sungai Nil. Banjir tahunan Nil - yang sangat 

menentukan kesuburan tanah - menjadi penanda utama 

pergantian tahun. 

Mesir mengembangkan kalender surya dengan 365 hari, 

yang dibagi menjadi 12 bulan masing-masing 30 hari, 

ditambah lima hari epagomenal. Kalender ini 

menunjukkan tingkat pengamatan astronomi yang tinggi 

dan menjadi salah satu fondasi bagi perkembangan 

kalender-kalender berikutnya. 

Dalam kosmologi Mesir, waktu tidak dipisahkan dari 

keabadian. Para dewa dipahami sebagai penguasa waktu, 

dan kehidupan setelah kematian dipandang sebagai 



kelanjutan eksistensi dalam tatanan kosmis. Dengan 

demikian, kalender tidak hanya berfungsi praktis, tetapi 

juga religius dan eskatologis. 

3. Babilonia dan Tradisi Kalender Lunar 

Berbeda dengan Mesir, peradaban Babilonia 

mengembangkan kalender berbasis bulan. Kalender lunar 

Babilonia terdiri dari bulan-bulan yang mengikuti fase 

bulan, dengan penyesuaian tertentu agar tetap selaras 

dengan tahun matahari. 

Kalender ini sangat memengaruhi tradisi penanggalan 

selanjutnya, termasuk kalender Ibrani. Dalam tradisi 

Babilonia, waktu erat kaitannya dengan astrologi. 

Pergerakan benda-benda langit diyakini mencerminkan 

kehendak para dewa dan memengaruhi nasib manusia. 

Kesadaran waktu di Babilonia bersifat religius-ritual. 

Hari-hari tertentu dianggap suci atau berbahaya, dan 

kalender berfungsi sebagai panduan etis sekaligus 

spiritual. Waktu bukan hanya sesuatu yang diukur, tetapi 

sesuatu yang “ditafsirkan”. 

4. Tradisi Ibrani: Waktu sebagai Sejarah 

Keselamatan 

Tradisi Ibrani memberikan kontribusi unik dalam 

pemahaman waktu. Meskipun menggunakan kalender 

lunisolar, pemaknaan waktu dalam Alkitab Ibrani tidak 

berhenti pada siklus alam. Waktu dipahami sebagai arena 

tindakan Allah dalam sejarah. 



Perayaan-perayaan seperti Paskah, Pondok Daun, dan 

Pentakosta bukan sekadar peristiwa musiman, melainkan 

peringatan akan tindakan penyelamatan Allah. Dengan 

demikian, waktu memperoleh dimensi historis dan 

teologis. Masa lalu diingat, masa kini dihayati, dan masa 

depan diharapkan sebagai penggenapan janji Allah. 

Pandangan ini menjadi fondasi penting bagi teologi waktu 

Kristen, yang kelak mengintegrasikan konsep sejarah 

linear dengan pengharapan eskatologis. 

5. Yunani Kuno: Antara Chronos dan Kosmos 

Dalam filsafat Yunani, waktu mulai direfleksikan secara 

konseptual. Para filsuf seperti Plato dan Aristoteles 

memandang waktu sebagai bagian dari tatanan kosmos 

yang rasional. Waktu dipahami sebagai ukuran gerak dan 

perubahan. 

Meskipun demikian, pemahaman Yunani tentang waktu 

cenderung bersifat kosmik dan siklikal. Sejarah tidak 

dipahami sebagai progres menuju tujuan akhir yang 

transenden, melainkan sebagai pengulangan pola-pola 

kosmis. 

Konsep ini kelak berdialog secara kritis dengan 

pemahaman waktu Kristen, yang menekankan inkarnasi 

dan penggenapan sejarah. 

 



6. Tiongkok Kuno: Harmoni Kosmis dan Ritme 

Waktu 

Dalam peradaban Tiongkok, kalender lunisolar 

dikembangkan untuk menjaga harmoni antara langit, 

bumi, dan manusia. Waktu dipahami sebagai ritme 

kosmis yang harus dijaga agar kehidupan sosial dan moral 

tetap seimbang. 

Kaisar dipandang sebagai mediator kosmis yang 

bertanggung jawab menjaga keteraturan waktu melalui 

kalender. Dengan demikian, waktu memiliki dimensi etis 

dan politis. 

Penutup Bab: Dari Kesadaran Alamiah 

menuju Refleksi Teologis 

Kesadaran waktu dalam peradaban kuno menunjukkan 

bahwa kalender bukanlah sekadar alat teknis, melainkan 

ekspresi cara manusia memahami dirinya di dalam 

kosmos. Dari siklus alam, manusia belajar tentang 

keteraturan, keterbatasan, dan harapan akan keberlanjutan 

hidup. 

Bab ini menjadi fondasi bagi pembahasan selanjutnya, di 

mana kesadaran waktu kuno akan berjumpa dengan iman 

Kristen yang memaknai waktu sebagai ciptaan Allah dan 

arena keselamatan. 

 



Catatan Kaki Akademik Bab 1 

1. Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The 

Nature of Religion (New York: Harcourt, Brace 

& World, 1959), 68–95. Eliade menegaskan 

bahwa masyarakat tradisional memahami waktu 

secara siklikal dan sakral. 

2. Eviatar Zerubavel, Time Maps: Collective 

Memory and the Social Shape of the Past 

(Chicago: University of Chicago Press, 2003), 1–

22. 

3. Anthony F. Aveni, Empires of Time: Calendars, 

Clocks, and Cultures (New York: Basic Books, 

1989), 57–84. 

4. Richard A. Parker, The Calendars of Ancient 

Egypt (Chicago: University of Chicago Press, 

1950), 3–19. 

5. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires, 

States, and Societies (Oxford: Oxford University 

Press, 2012), 45–76. 

6. Mark S. Smith, The Origins of Biblical 

Monotheism (Oxford: Oxford University Press, 

2001), 102–118. 

7. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol. 

1 (New York: Harper & Row, 1962), 99–120. 

8. Plato, Timaeus, 37d–38c; Aristotle, Physics, 

Book IV. 

9. Marcel Granet, La Pensée Chinoise (Paris: Albin 

Michel, 1934), 55–79. 

10. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1 

(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 

52–87. 



Bab 2 

Ragam Sistem Kalender Dunia 

Pendahuluan Bab 

Setelah menelusuri kesadaran waktu dalam peradaban 

kuno, pembahasan selanjutnya perlu diarahkan pada 

bentuk konkret pengelolaan waktu, yakni sistem kalender. 

Kalender merupakan hasil kristalisasi dari pengamatan 

astronomis, kebutuhan sosial, serta keyakinan religius 

suatu komunitas. Ia tidak sekadar berfungsi sebagai alat 

pengukur hari dan bulan, melainkan sebagai kerangka 

simbolik yang membentuk cara manusia memahami 

kosmos, sejarah, dan makna hidup. 

Bab ini menguraikan ragam sistem kalender dunia - 

kalender surya, lunar, dan lunisolar - serta menyoroti 

implikasi kultural, religius, dan politis dari masing-

masing sistem. Dengan demikian, pembaca diajak melihat 

kalender sebagai cermin pandangan hidup, bukan sekadar 

perangkat teknis. 

1. Kalender Surya: Matahari sebagai Penentu 

Ritme Tahunan 

Kalender surya didasarkan pada peredaran bumi 

mengelilingi matahari, dengan panjang tahun sekitar 

365¼ hari. Sistem ini sangat efektif untuk mengatur 

aktivitas agraris dan administrasi negara karena selaras 

dengan pergantian musim. Oleh sebab itu, kalender surya 



banyak digunakan oleh peradaban yang kehidupannya 

sangat bergantung pada siklus pertanian. 

Peradaban Mesir Kuno menjadi pelopor penting dalam 

pengembangan kalender surya. Pengamatan terhadap 

terbitnya bintang Sirius dan banjir tahunan Sungai Nil 

memungkinkan orang Mesir menyusun sistem 

penanggalan yang relatif stabil. Sistem ini kemudian 

memengaruhi kalender Romawi, yang pada akhirnya 

menjadi dasar kalender Masehi. 

Dalam kalender surya, Tahun Baru umumnya 

ditempatkan pada titik-titik astronomis penting, seperti 

titik balik matahari (solstis) atau titik ekuinoks. Hal ini 

menunjukkan bahwa waktu dipahami sebagai bagian dari 

keteraturan kosmik yang dapat diprediksi dan diukur. 

Pandangan ini berkontribusi besar pada lahirnya konsep 

waktu linear yang dominan dalam dunia modern. 

2. Kalender Lunar: Bulan dan Ritme Ritual 

Berbeda dengan kalender surya, kalender lunar 

didasarkan pada siklus fase bulan yang berlangsung 

sekitar 29½ hari. Dua belas bulan lunar hanya 

menghasilkan sekitar 354 hari, sehingga kalender ini tidak 

selaras dengan tahun matahari dan musim. 

Kalender Islam (Hijriah) merupakan contoh paling 

konsisten dari kalender lunar. Dalam sistem ini, bulan-

bulan ibadah seperti Ramadan bergerak secara dinamis 

melintasi musim. Pergerakan ini menegaskan bahwa 

waktu religius tidak tunduk pada siklus alamiah pertanian, 



melainkan pada ritme sakral yang ditentukan oleh wahyu 

dan tradisi. 

Kalender lunar menumbuhkan kesadaran waktu yang 

sangat ritualistik. Penentuan awal bulan melalui rukyat 

atau hisab bukan sekadar soal teknis, melainkan peristiwa 

religius yang menegaskan keterhubungan komunitas 

dengan tanda-tanda langit. 

3. Kalender Lunisolar: Menjembatani Alam 

dan Iman 

Kalender lunisolar merupakan upaya sintesis antara 

kalender surya dan lunar. Sistem ini menggunakan bulan 

sebagai dasar penanggalan, tetapi menambahkan bulan 

kabisat secara periodik agar kalender tetap selaras dengan 

tahun matahari. 

Kalender Ibrani dan kalender Tionghoa adalah contoh 

utama kalender lunisolar. Dalam tradisi Ibrani, 

penyesuaian ini memiliki makna teologis yang penting, 

karena hari-hari raya yang diperintahkan dalam Taurat 

harus dirayakan pada musim tertentu. Dengan demikian, 

kesetiaan pada wahyu dipadukan dengan kepekaan 

terhadap ritme alam. 

Kalender lunisolar mencerminkan pandangan waktu yang 

dialogis. Waktu alamiah dan waktu religius tidak 

dipertentangkan, melainkan dipertemukan dalam harmoni 

yang dinamis. 

  



4. Kalender dan Identitas Budaya-Religius 

Setiap sistem kalender membentuk identitas kolektif suatu 

komunitas. Kalender menentukan kapan orang bekerja 

dan beristirahat, kapan mereka beribadah dan merayakan 

peristiwa penting. Dengan demikian, kalender menjadi 

sarana pembentukan ingatan kolektif. 

Perayaan Tahun Baru dalam berbagai budaya - Imlek, 

Nowruz, Rosh Hashanah, dan Tahun Baru Masehi - 

menunjukkan bahwa awal tahun selalu dimaknai sebagai 

momen pembaruan, baik secara kosmis, sosial, maupun 

spiritual. Tahun Baru bukan sekadar transisi kronologis, 

melainkan ritus simbolik yang mengarahkan kembali 

orientasi hidup komunitas. 

5. Kalender sebagai Instrumen Kekuasaan 

Dalam banyak peradaban, kalender tidak dilepaskan dari 

struktur kekuasaan. Penetapan kalender sering kali 

menjadi hak prerogatif otoritas politik atau religius. 

Mengendalikan kalender berarti mengendalikan ritme 

kehidupan masyarakat. 

Kaisar Romawi, kaisar Tiongkok, dan pemimpin religius 

di berbagai tradisi menggunakan kalender sebagai simbol 

legitimasi. Perubahan kalender sering kali menandai 

perubahan rezim atau paradigma kekuasaan. Fakta ini 

menegaskan bahwa kalender selalu berada di 

persimpangan antara ilmu pengetahuan, iman, dan politik. 



Penutup Bab: Kalender sebagai Cermin 

Pandangan Hidup 

Ragam sistem kalender dunia memperlihatkan bahwa 

waktu tidak pernah dipahami secara netral. Setiap 

kalender memuat asumsi tentang kosmos, manusia, dan 

yang ilahi. Oleh karena itu, memahami kalender berarti 

memahami pandangan hidup suatu peradaban. 

Kesadaran ini menjadi landasan penting untuk membaca 

kalender Masehi secara kritis dan teologis. Kalender 

Masehi bukan hanya hasil perhitungan astronomis, 

melainkan warisan historis yang sarat makna dan akan 

menjadi fokus pembahasan pada bab-bab berikutnya. 

 

  



Catatan Kaki Akademik Bab 2 

1. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires, 

States, and Societies (Oxford: Oxford University 

Press, 2012), 1–24. Karya ini menjadi rujukan 

utama mengenai ragam sistem kalender di dunia 

kuno dan klasik. 

2. Anthony F. Aveni, Empires of Time: Calendars, 

Clocks, and Cultures (New York: Basic Books, 

1989), 1–56. Aveni menguraikan hubungan 

antara astronomi, budaya, dan sistem kalender 

lintas peradaban. 

3. E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar 

and Its History (Oxford: Oxford University 

Press, 1998), 17–64. Buku ini memberikan 

tinjauan sistematis tentang kalender surya, lunar, 

dan lunisolar. 

4. Otto Neugebauer, The Exact Sciences in 

Antiquity, 2nd ed. (Providence: Brown University 

Press, 1957), 83–121. 

5. Mircea Eliade, Cosmos and History: The Myth of 

the Eternal Return (Princeton: Princeton 

University Press, 1954), 21–48. 

6. J. C. D. Clark, The Calendar: Humanity’s Epic 

Struggle to Determine a True and Accurate Year 

(New York: Walker & Company, 1999), 45–88. 

7. Mark Cohen, The Cultic Calendars of the Ancient 

Near East (Bethesda: CDL Press, 1993), 5–39. 

8. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1 

(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 

87–112. 



Bab 3 

Kalender Romawi dan Makna 

Awal Tahun 

Pendahuluan Bab 

Kalender Masehi yang digunakan secara luas pada masa 

kini tidak dapat dilepaskan dari akar sejarahnya dalam 

peradaban Romawi. Sebelum mengalami kristenisasi 

makna dan reformasi astronomis, penanggalan Romawi 

telah lebih dahulu membentuk cara manusia Barat 

memahami awal, pertengahan, dan akhir tahun. Bab ini 

membahas perkembangan kalender Romawi sejak fase 

awal monarki, reformasi Republik dan Kekaisaran, 

hingga makna simbolik awal tahun pada 1 Januari yang 

kelak diwarisi oleh kalender Kristen dan kalender 

Gregorian. 

1. Kalender Romawi Awal: Dari Romulus 

hingga Numa 

Tradisi Romawi sendiri mengaitkan kalender paling awal 

dengan Romulus, pendiri legendaris kota Roma. Kalender 

Romulus diyakini hanya terdiri dari sepuluh bulan dengan 

total 304 hari, dimulai dari bulan Martius (Maret) yang 

berkaitan erat dengan Mars, dewa perang. Sistem ini 

mencerminkan karakter masyarakat Romawi awal yang 

agraris-militeristik, di mana aktivitas politik dan 

peperangan dimulai pada musim semi. 



Ketidakteraturan kalender awal ini kemudian mendorong 

reformasi pada masa Raja Numa Pompilius (abad ke-7 

SM). Numa menambahkan dua bulan baru - Ianuarius dan 

Februarius - sehingga jumlah bulan menjadi dua belas. 

Dengan demikian, siklus tahunan lebih mendekati tahun 

matahari. Penambahan ini sekaligus menandai pergeseran 

kesadaran religius Romawi, dari orientasi militer menuju 

keteraturan ritus dan hukum sakral. 

2. Ianuarius dan Dewa Yanus: Simbol Ambang 

dan Permulaan 

Bulan Januari memperoleh namanya dari Yanus (Janus), 

dewa bermuka dua yang memandang ke masa lalu dan 

masa depan sekaligus. Yanus merupakan simbol ambang 

(limen): pintu, gerbang, peralihan, dan permulaan. Dalam 

imajinasi religius Romawi, setiap awal menuntut refleksi 

dan kesiapan. 

Makna simbolik ini menjadikan Januari sebagai bulan 

yang sangat tepat untuk memulai tahun. Doa, 

persembahan, dan harapan baik dipanjatkan kepada 

Yanus agar perjalanan tahun baru berlangsung selaras 

dengan kehendak para dewa. Dengan demikian, awal 

tahun bukan sekadar perubahan angka kalender, 

melainkan peristiwa religius yang sarat makna 

kosmologis dan etis. 

  



3. Kalender Romawi Republik: Politik dan 

Manipulasi Waktu 

Pada masa Republik, kalender Romawi menjadi arena 

kepentingan politik. Para pontifex memiliki kewenangan 

untuk menambah atau mengurangi hari melalui 

penyisipan bulan interkalasi. Praktik ini sering 

disalahgunakan demi keuntungan politik, misalnya 

memperpanjang masa jabatan pejabat tertentu atau 

menunda pemilihan umum. 

Situasi ini menunjukkan bahwa kalender bukanlah sistem 

netral. Ia merupakan instrumen kekuasaan yang 

memengaruhi ritme sosial, ekonomi, dan hukum. 

Ketidakpastian kalender bahkan berdampak pada 

aktivitas keagamaan dan pertanian, karena hari-hari suci 

dan musim tanam menjadi sulit diprediksi. 

4. Reformasi Julius Caesar dan Lahirnya 

Kalender Julian 

Kekacauan kalender Republik mendorong Julius Caesar 

melakukan reformasi besar pada tahun 46 SM dengan 

bantuan astronom Aleksandria, Sosigenes. Reformasi ini 

menghasilkan kalender Julian yang berbasis pada tahun 

matahari dengan panjang 365¼ hari. 

Tahun dibagi menjadi dua belas bulan dengan distribusi 

hari yang lebih stabil. Sistem tahun kabisat diperkenalkan 

untuk menjaga keselarasan dengan siklus astronomis. 

Reformasi ini bukan hanya tindakan teknis, tetapi juga 

simbol konsolidasi kekuasaan Kekaisaran. Kalender 



menjadi alat standardisasi waktu bagi seluruh wilayah 

Romawi. 

5. Penetapan 1 Januari sebagai Awal Tahun 

Sipil 

Meskipun bulan Maret pernah menjadi awal tahun 

Romawi, sejak 153 SM tanggal 1 Januari ditetapkan 

sebagai awal tahun sipil, bertepatan dengan pelantikan 

para konsul. Penetapan ini bersifat administratif dan 

politis, namun tetap membawa resonansi religius melalui 

simbol Yanus. 

Pilihan ini kelak memiliki dampak jangka panjang. Ketika 

Kekristenan muncul dan berkembang di dalam 

Kekaisaran Romawi, Gereja tidak dapat mengabaikan 

struktur waktu yang telah mengakar kuat dalam 

kehidupan sosial. Kalender Romawi menjadi wadah awal 

dialog antara iman Kristen dan kebudayaan klasik. 

6. Dari Kalender Pagan ke Kalender Kristen 

Pada abad-abad awal Kekristenan, Gereja tidak serta-

merta menghapus kalender Romawi. Sebaliknya, Gereja 

mengadopsi struktur kalender yang ada dan mengisinya 

dengan makna baru. Hari-hari dan bulan-bulan yang 

sebelumnya terkait dengan dewa-dewa pagan ditafsirkan 

ulang dalam terang iman kepada Kristus. 

Proses ini menunjukkan strategi inkulturasi yang khas: 

bukan penghancuran total, melainkan transformasi 

makna. Awal tahun yang dahulu dipersembahkan kepada 



Yanus, perlahan menjadi kesempatan refleksi iman, doa, 

dan pengharapan dalam Kristus, Sang Alfa dan Omega. 

 

Penutup Bab 

Kalender Romawi dan makna awal tahun menunjukkan 

bahwa waktu selalu berada di persimpangan antara 

kosmos, kekuasaan, dan iman. Penetapan 1 Januari 

sebagai awal tahun merupakan warisan Romawi yang 

kemudian ditafsirkan ulang oleh Kekristenan.  

Dari sinilah kalender Masehi bertumbuh sebagai sistem 

waktu yang tidak hanya mengatur kehidupan sosial, tetapi 

juga membuka ruang refleksi teologis tentang awal, 

tujuan, dan penggenapan sejarah. 

  



Catatan Kaki Akademik Bab 3 

1. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires, 

States, and Societies (Oxford: Oxford University 

Press, 2012), 121–165. 

2. Macrobius, Saturnalia, I.7–10. 

3. Mary Beard, John North, and Simon Price, 

Religions of Rome, Vol. 1 (Cambridge: 

Cambridge University Press, 1998), 55–72. 

4. J. C. D. Clark, The Calendar: Humanity’s Epic 

Struggle to Determine a True and Accurate Year 

(New York: Walker & Company, 1999), 89–112. 

5. E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar 

and Its History (Oxford: Oxford University 

Press, 1998), 65–82. 

6. Anthony F. Aveni, Empires of Time: Calendars, 

Clocks, and Cultures (New York: Basic Books, 

1989), 129–150. 

7. Peter Brown, The Rise of Western Christendom 

(Oxford: Blackwell, 2003), 45–58. 

8. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1 

(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 

104–121. 

  



Bab 4 

Gereja Perdana dan Penafsiran 

Waktu 

Inkulturasi Liturgis dan Teologis 

Pendahuluan Bab 

Munculnya Kekristenan tidak terjadi di ruang hampa 

sejarah. Gereja perdana lahir dan bertumbuh di dalam 

dunia Mediterania yang telah memiliki struktur waktu, 

kalender, dan ritme perayaan yang mapan. Oleh karena 

itu, relasi Gereja dengan waktu tidak pernah bersifat 

ahistoris.  

Bab ini membahas bagaimana Gereja perdana 

menafsirkan waktu dalam terang iman kepada Kristus, 

sekaligus melakukan proses inkulturasi terhadap kalender 

dan budaya waktu Romawi-Yahudi. Penafsiran ini 

bersifat teologis, liturgis, dan pastoral, membentuk 

fondasi kalender Kristen yang berkembang kemudian. 

1. Waktu dalam Kesaksian Alkitab Perjanjian 

Baru 

Perjanjian Baru menampilkan pemahaman waktu yang 

khas dan transformatif. Injil dan tulisan-tulisan rasuli 

menggunakan bahasa waktu bukan hanya sebagai 

kronologi, tetapi sebagai kategori teologis.  



Istilah chronos dan kairos menjadi kunci untuk 

memahami cara Gereja mula-mula memaknai kehadiran 

Allah dalam sejarah. 

Chronos menunjuk pada waktu yang mengalir secara 

linear dan terukur, sedangkan kairos menunjuk pada saat 

yang penuh makna ilahi - momen intervensi Allah. 

Pewartaan Yesus tentang Kerajaan Allah menekankan 

bahwa kairos telah tergenapi: “Waktunya (kairos) telah 

genap” (Mrk. 1:15). Dengan demikian, waktu dipahami 

sebagai medan perjumpaan antara kehendak Allah dan 

respons manusia. 

2. Inkarnasi Kristus sebagai Pusat Waktu 

Bagi Gereja perdana, inkarnasi Yesus Kristus menjadi 

pusat teologi waktu. Allah yang kekal masuk ke dalam 

chronos manusiawi. Peristiwa kelahiran, pelayanan, 

kematian, dan kebangkitan Kristus dipahami bukan 

sekadar kejadian historis, melainkan titik balik kosmis. 

Rasul Paulus menegaskan bahwa Kristus datang “ketika 

genap waktunya” (pleroma tou chronou, Gal. 4:4). 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa sejarah memiliki arah 

dan tujuan.  

Inkarnasi menguduskan waktu, menjadikannya sarana 

keselamatan. Pandangan ini membedakan Kekristenan 

dari kosmologi siklikal Yunani maupun ritualisme 

kalender pagan. 

 



3. Gereja Perdana dan Warisan Kalender 

Yahudi 

Sebagai gerakan yang berakar dalam Yudaisme, Gereja 

perdana mewarisi struktur waktu Yahudi. Hari Sabat, 

kalender lunisolar, dan perayaan-perayaan besar Israel 

menjadi kerangka awal kehidupan liturgis Kristen. 

Namun, sejak awal terjadi reinterpretasi. Kebangkitan 

Kristus pada hari pertama minggu (dies dominica) 

memberi makna baru pada ritme mingguan. Hari Minggu 

secara bertahap menggantikan Sabat sebagai hari utama 

peribadahan Kristen. Perubahan ini bukan sekadar 

administratif, melainkan pengakuan teologis bahwa 

kebangkitan adalah pusat iman Kristen. 

4. Dialog dan Ketegangan dengan Kalender 

Romawi 

Gereja perdana juga hidup di bawah kalender Romawi. 

Hari-hari raya kekaisaran, perayaan dewa-dewi, dan ritme 

sipil menjadi konteks tak terhindarkan. Sikap Gereja 

terhadap kalender Romawi bersifat ambivalen: ada 

penolakan terhadap kultus pagan, tetapi juga adopsi 

struktur waktu yang sudah dikenal luas. 

Alih-alih menciptakan kalender baru secara total, Gereja 

memilih strategi transformasi makna. Bulan dan hari yang 

sama diisi dengan perayaan iman Kristen. Pendekatan ini 

memungkinkan iman Kristen berakar dalam kehidupan 

sosial tanpa kehilangan identitas teologisnya. 



5. Perkembangan Awal Kalender Liturgis 

Kristen 

Pada abad-abad pertama, kalender liturgis Kristen 

berkembang secara bertahap. Paskah menjadi pusat tahun 

liturgis, diikuti oleh Pentakosta. Perayaan Natal muncul 

kemudian dan ditempatkan dalam dialog simbolik dengan 

perayaan musim dingin Romawi. 

Kalender liturgis tidak hanya mengingat peristiwa masa 

lalu, tetapi menghadirkannya secara sakramental. Gereja 

memahami liturgi sebagai anamnesis, yakni penghadiran 

karya keselamatan Kristus dalam waktu kini. Dengan 

demikian, waktu liturgis bersifat partisipatif dan 

eskatologis. 

6. Para Bapa Gereja dan Refleksi Teologis 

tentang Waktu 

Para Bapa Gereja memberikan kontribusi penting dalam 

penafsiran teologis tentang waktu. Ireneus menekankan 

kesatuan sejarah keselamatan dari penciptaan hingga 

penggenapan. Origenes melihat sejarah sebagai pedagogi 

ilahi yang menuntun manusia kepada kesempurnaan. 

Augustinus, khususnya dalam Confessiones, memberikan 

refleksi mendalam tentang waktu sebagai pengalaman 

batin manusia di hadapan Allah yang kekal. Bagi 

Augustinus, waktu menemukan maknanya dalam relasi 

dengan Allah, bukan dalam dirinya sendiri. 

Pandangannya menjadi salah satu fondasi teologi waktu 

Kristen Barat. 



7. Waktu, Liturgi, dan Etos Hidup Kristen 

Penafsiran waktu oleh Gereja perdana tidak berhenti pada 

ranah konseptual. Ia membentuk etos hidup umat. Waktu 

dipahami sebagai anugerah yang harus ditebus (Ef. 5:16). 

Kesadaran eskatologis mendorong hidup berjaga-jaga, 

pertobatan, dan pengharapan. 

Dengan demikian, kalender Kristen berfungsi pedagogis. 

Ia mendidik umat untuk hidup dalam ritme iman, bukan 

semata ritme ekonomi atau politik. Waktu sehari-hari 

diintegrasikan ke dalam narasi keselamatan. 

Penutup Bab 

Gereja perdana menunjukkan bahwa iman Kristen tidak 

menolak waktu dan kalender, melainkan menafsirkannya 

ulang. Melalui inkarnasi, kebangkitan, dan liturgi, waktu 

dipahami sebagai ciptaan Allah yang ditebus dan 

diarahkan menuju penggenapan eskatologis. Penafsiran 

inilah yang menjadi dasar bagi perkembangan kalender 

Masehi dan praktik perayaan Tahun Baru dalam tradisi 

Kristen. 

  



Catatan Kaki Akademik Bab 4 

1. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia: 

Westminster Press, 1950), 27–56. 

2. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol. 

1 (New York: Harper & Row, 1962), 113–132. 

3. N. T. Wright, The New Testament and the People 

of God (Minneapolis: Fortress Press, 1992), 280–

305. 

4. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1 

(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 

169–198. 

5. Willy Rordorf, Sunday: The History of the Day of 

Rest and Worship in the Earliest Centuries of the 

Christian Church (London: SCM Press, 1968), 

45–72. 

6. Thomas J. Talley, The Origins of the Liturgical 

Year (Collegeville: Liturgical Press, 1991), 1–38. 

7. Irenaeus, Against Heresies, IV.20. 

8. Augustine, Confessiones, XI. 

9. Peter Brown, The Rise of Western Christendom 

(Oxford: Blackwell, 2003), 60–78. 

10. Robert Taft, The Liturgy of the Hours in East and 

West (Collegeville: Liturgical Press, 1986), 3–25. 

  



Bab 5 

Abad Pertengahan dan Keragaman 

Tahun Baru Kristen 

25 Desember, 25 Maret, Paskah, dan Ragam 

Awal Tahun 

Pendahuluan Bab 

Abad Pertengahan merupakan periode penting dalam 

sejarah Kekristenan ketika pemaknaan waktu dan 

kalender mengalami perkembangan kompleks. Tidak 

seperti asumsi modern yang cenderung menganggap 

Tahun Baru Kristen selalu jatuh pada 1 Januari, realitas 

abad pertengahan justru menunjukkan keragaman praktik 

penetapan awal tahun.  

Keragaman ini tidak bersifat kacau, melainkan berakar 

pada pertimbangan teologis, liturgis, kosmologis, dan 

administratif.  

Bab ini membahas ragam penetapan Tahun Baru Kristen 

pada Abad Pertengahan serta makna teologis yang 

melatarbelakanginya. 

1. Waktu Kristen Abad Pertengahan: Antara 

Liturgi dan Administrasi 

Dalam masyarakat Kristen abad pertengahan, waktu tidak 

dipahami secara tunggal. Terdapat perbedaan antara 



waktu liturgis Gereja dan waktu sipil-administratif 

kerajaan atau kota. Kalender liturgis berpusat pada 

perayaan karya keselamatan Kristus, sementara kalender 

sipil berfungsi mengatur pajak, hukum, dan 

pemerintahan. 

Perbedaan ini memungkinkan koeksistensi berbagai awal 

tahun. Satu komunitas dapat merayakan Tahun Baru 

liturgis pada satu tanggal, sementara urusan administratif 

mengikuti tanggal lain. Hal ini menunjukkan bahwa 

konsep “tahun” tidak bersifat absolut, melainkan 

kontekstual dan fungsional. 

2. 25 Desember: Natal sebagai Awal Tahun 

Di beberapa wilayah Eropa Kristen, khususnya yang 

dipengaruhi tradisi Romawi dan liturgi Barat, Tahun Baru 

dirayakan pada 25 Desember, bertepatan dengan perayaan 

Natal. Penetapan ini didasarkan pada keyakinan bahwa 

kelahiran Kristus merupakan awal baru bagi sejarah 

manusia. 

Natal dipahami sebagai momen inkarnasi Allah ke dalam 

waktu. Dengan memulai tahun pada Natal, umat Kristen 

menegaskan bahwa sejarah dimulai kembali di dalam 

Kristus. Pendekatan ini menempatkan inkarnasi sebagai 

fondasi seluruh perjalanan waktu manusia. 

  



3. 25 Maret: Annunciation Style dan Misteri 

Inkarnasi 

Tanggal 25 Maret, hari raya Kabar Sukacita 

(Annunciation), menjadi salah satu awal tahun yang 

paling signifikan dalam tradisi abad pertengahan, 

terutama di Inggris, Italia, dan sebagian Prancis. Pada hari 

ini diperingati saat Malaikat Gabriel menyampaikan kabar 

kepada Maria tentang kelahiran Yesus. 

Secara teologis, 25 Maret dipahami sebagai saat konsepsi 

Kristus - permulaan inkarnasi. Dalam imajinasi teologis 

abad pertengahan, tanggal ini bahkan sering dikaitkan 

sekaligus dengan penciptaan dunia dan penyaliban 

Kristus. Dengan demikian, 25 Maret memuat simbolisme 

kosmik tentang awal, penebusan, dan penggenapan. 

4. Paskah: Tahun Baru yang Bergerak 

Di beberapa konteks, khususnya dalam tradisi yang sangat 

liturgis, Paskah menjadi titik awal tahun. Paskah 

dipahami sebagai pusat iman Kristen karena kebangkitan 

Kristus menandai kemenangan atas maut dan permulaan 

ciptaan baru. 

Namun, karena Paskah merupakan hari raya yang dapat 

berpindah (movable feast), penetapan ini menimbulkan 

kompleksitas administratif. Meskipun demikian, secara 

teologis Paskah menegaskan bahwa waktu Kristen 

berpusat pada kebangkitan, bukan sekadar pada kelahiran 

atau administrasi sipil. 



5. 1 Januari: Circumcision Style dan Warisan 

Romawi 

Tanggal 1 Januari tetap bertahan sebagai salah satu awal 

tahun di beberapa wilayah, terutama dalam konteks 

administratif dan hukum. Dalam tradisi Kristen, tanggal 

ini kemudian dikaitkan dengan perayaan Sunat Yesus 

(Circumcision of Christ), delapan hari setelah kelahiran-

Nya. 

Melalui reinterpretasi ini, Gereja memberikan makna 

kristologis pada tanggal yang sebelumnya sarat simbol 

pagan. Dengan demikian, 1 Januari tidak ditolak, tetapi 

ditransformasikan menjadi bagian dari narasi 

keselamatan. 

6. Dampak Keragaman Awal Tahun terhadap 

Kehidupan Sosial 

Keragaman awal tahun di Abad Pertengahan sering 

menimbulkan kebingungan kronologis bagi sejarawan 

modern. Namun, bagi masyarakat saat itu, keragaman ini 

merupakan bagian dari kehidupan yang terstruktur secara 

religius. 

Penanggalan yang berbeda mencerminkan pluralitas 

otoritas: Gereja, kerajaan, dan kota. Waktu menjadi arena 

dialog antara iman dan kekuasaan. Justru melalui 

ketegangan inilah terbentuk kesadaran bahwa waktu 

berada di bawah kedaulatan Allah, bukan semata 

manusia. 



7. Menuju Standarisasi: Akhir Abad 

Pertengahan 

Menjelang akhir Abad Pertengahan, kebutuhan akan 

standarisasi waktu semakin terasa, terutama seiring 

berkembangnya perdagangan, birokrasi, dan komunikasi 

antarwilayah. Keragaman awal tahun perlahan 

dipersempit, meskipun tidak sepenuhnya dihapus. 

Proses ini membuka jalan bagi reformasi kalender pada 

masa berikutnya, termasuk reformasi Gregorian pada 

abad ke-16. Namun, penting dicatat bahwa standarisasi 

bukanlah penolakan teologi waktu abad pertengahan, 

melainkan adaptasi terhadap perubahan sosial. 

 

Penutup Bab 

Keragaman Tahun Baru Kristen di Abad Pertengahan 

menunjukkan bahwa waktu dalam iman Kristen bersifat 

kaya dan berlapis. Berbagai awal tahun - Natal, 

Annunciation, Paskah, dan 1 Januari - mewakili pusat-

pusat teologis yang berbeda, namun saling melengkapi.  

Dari sini tampak bahwa kalender Kristen bukan sekadar 

alat hitung waktu, melainkan cermin iman Gereja dalam 

membaca karya Allah di dalam sejarah. 

  



Catatan Kaki Akademik Bab 5 

1. Reginald L. Poole, The Beginning of the Year in 

the Middle Ages (London: British Academy, 

1921), 1–48. 

2. John James Bond, Handy Book of Rules and 

Tables for Verifying Dates with the Christian Era 

(London: George Bell & Sons, 1875), 85–104. 

3. E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar 

and Its History (Oxford: Oxford University 

Press, 1998), 83–108. 

4. Thomas J. Talley, The Origins of the Liturgical 

Year (Collegeville: Liturgical Press, 1991), 88–

121. 

5. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires, 

States, and Societies (Oxford: Oxford University 

Press, 2012), 287–315. 

6. Georges Duby, The Age of the Cathedrals 

(Chicago: University of Chicago Press, 1981), 

47–63. 

7. Jacques Le Goff, Time, Work, and Culture in the 

Middle Ages (Chicago: University of Chicago 

Press, 1980), 29–52. 

8. Augustine, Sermons on the Liturgical Year, 

khususnya khotbah Natal dan Paskah. 

9. Peter Brown, The Rise of Western Christendom 

(Oxford: Blackwell, 2003), 150–168. 

10. Robert Bartlett, The Making of Europe: 

Conquest, Colonization and Cultural Change 

(Princeton: Princeton University Press, 1993), 

112–130. 



Bab 6 

Reformasi Kalender Gregorian 

Astronomi, Teologi, dan Politik Gereja 

Pendahuluan Bab 

Reformasi Kalender Gregorian pada akhir abad ke-16 

merupakan salah satu peristiwa paling menentukan dalam 

sejarah penanggalan dunia. Reformasi ini tidak sekadar 

persoalan teknis-astronomis, melainkan juga 

mencerminkan kepedulian teologis Gereja serta dinamika 

politik dan otoritas Gereja Katolik Roma dalam dunia 

Kristen dan Eropa modern awal.  

Bab ini membahas latar belakang ilmiah, motivasi 

teologis, proses reformasi, serta dampak luas kalender 

Gregorian terhadap kehidupan gerejawi dan sipil. 

1. Masalah Kalender Julian: Ketidaktepatan 

Astronomis 

Kalender Julian, yang diperkenalkan oleh Julius Caesar 

pada tahun 46 SM, menetapkan panjang tahun sebesar 

365¼ hari. Meskipun relatif akurat pada masanya, 

kalender ini memiliki selisih sekitar 11 menit per tahun 

dibandingkan tahun tropis sebenarnya. 

Selisih kecil ini menumpuk dari abad ke abad. Pada abad 

ke-16, kalender Julian telah bergeser sekitar sepuluh hari 



dari posisi astronomisnya. Akibatnya, perayaan Paskah - 

yang bergantung pada titik balik musim semi - semakin 

menjauh dari dasar astronomis yang telah ditetapkan 

Konsili Nicea (325 M). 

2. Kepentingan Teologis: Paskah dan Kesetiaan 

pada Tradisi Gereja 

Motivasi utama reformasi kalender bersifat teologis. 

Gereja memandang kesesuaian perayaan Paskah dengan 

musim semi sebagai hal yang sangat penting karena 

Paskah merupakan pusat kalender liturgis Kristen. 

Pergeseran kalender dianggap sebagai penyimpangan dari 

tatanan kosmis yang dikehendaki Allah dan disepakati 

oleh Gereja purba. Dengan demikian, koreksi kalender 

dipahami sebagai tindakan pemulihan, bukan inovasi 

radikal. Reformasi bertujuan menjaga kesinambungan 

tradisi iman dan kesetiaan pada warisan konsili-konsili 

ekumenis. 

3. Paus Gregorius XIII dan Proses Reformasi 

Reformasi kalender dilaksanakan pada masa Paus 

Gregorius XIII melalui bulla Inter gravissimas (1582). 

Paus membentuk komisi ilmiah yang terdiri dari teolog 

dan astronom, termasuk Christophorus Clavius, seorang 

Yesuit yang berperan penting dalam perumusan teknis 

kalender baru. 

Reformasi ini menetapkan penghapusan sepuluh hari 

kalender (4 Oktober langsung diikuti 15 Oktober 1582) 



serta penyempurnaan aturan tahun kabisat. Tahun abad 

(century years) tidak lagi otomatis menjadi kabisat, 

kecuali yang habis dibagi 400. Aturan ini meningkatkan 

akurasi kalender secara signifikan. 

4. Dimensi Politik dan Otoritas Gereja 

Reformasi Kalender Gregorian juga memiliki implikasi 

politik. Penerimaan kalender baru menjadi indikator relasi 

antara negara, Gereja, dan otoritas paus. Negara-negara 

Katolik relatif cepat mengadopsinya, sementara negara-

negara Protestan dan Ortodoks menolak atau menunda 

penerapan karena kecurigaan terhadap otoritas Roma. 

Penolakan ini menunjukkan bahwa kalender tidak pernah 

netral. Ia merepresentasikan kuasa simbolik. Mengikuti 

kalender berarti mengakui otoritas tertentu. Baru berabad-

abad kemudian kalender Gregorian diterima secara luas 

sebagai kalender sipil lintas agama dan budaya. 

5. Dampak Liturgis dan Sosial Reformasi 

Kalender 

Dalam konteks gerejawi, kalender Gregorian menata 

ulang perayaan liturgis secara lebih konsisten dengan 

dasar astronomis dan teologis. Perhitungan Paskah 

menjadi lebih stabil, dan kalender liturgis memperoleh 

kepastian jangka panjang. 

Dalam kehidupan sosial, reformasi ini memengaruhi 

kontrak hukum, perhitungan pajak, dan ritme ekonomi. 

Penyesuaian sepuluh hari sempat menimbulkan 



kebingungan dan resistensi masyarakat, tetapi dalam 

jangka panjang kalender Gregorian justru memberikan 

stabilitas temporal. 

6. Dari Kalender Gereja ke Kalender Dunia 

Meskipun berakar dalam konteks Katolik, kalender 

Gregorian secara bertahap menjadi kalender sipil global. 

Kolonialisme Eropa, perdagangan internasional, dan 

perkembangan sains modern mendorong adopsi kalender 

ini di berbagai belahan dunia. 

Ironisnya, kalender yang semula ditolak karena alasan 

teologis akhirnya diterima karena alasan praktis dan 

ilmiah. Hal ini menunjukkan bagaimana produk teologi 

dan gereja dapat bertransformasi menjadi instrumen 

global yang melampaui batas-batas religiusnya. 

Penutup Bab 

Reformasi Kalender Gregorian memperlihatkan 

perjumpaan kompleks antara astronomi, teologi, dan 

politik Gereja. Kalender ini lahir dari keinginan untuk 

setia pada iman dan realitas kosmis, namun kemudian 

membentuk kehidupan global modern. Dengan 

memahami reformasi ini, kita melihat bahwa kalender 

Masehi bukan sekadar warisan teknis, melainkan hasil 

refleksi iman yang berdampak lintas zaman. 

  



Catatan Kaki Akademik Bab 6 

1. E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar 

and Its History (Oxford: Oxford University 

Press, 1998), 109–136. 

2. J. L. Heilbron, The Sun in the Church: 

Cathedrals as Solar Observatories (Cambridge, 

MA: Harvard University Press, 1999), 203–227. 

3. Christophorus Clavius, Romani Calendarii a 

Gregorio XIII Restituti Explicatio (Rome, 1603). 

4. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires, 

States, and Societies (Oxford: Oxford University 

Press, 2012), 349–372. 

5. Thomas J. Talley, The Origins of the Liturgical 

Year (Collegeville: Liturgical Press, 1991), 201–

225. 

6. John W. O’Malley, Trent: What Happened at the 

Council (Cambridge, MA: Harvard University 

Press, 2013), 256–270. 

7. Anthony Grafton, Calendars, Chronology, and 

Historical Research (Chicago: University of 

Chicago Press, 2009), 67–89. 

8. Robert Poole, Time’s Alteration: Calendar 

Reform in Early Modern England (London: UCL 

Press, 1998), 1–28. 

9. Peter Burke, Popular Culture in Early Modern 

Europe (Aldershot: Ashgate, 2009), 181–195. 

10. Jacques Le Goff, History and Memory (New 

York: Columbia University Press, 1992), 123–

140. 

 



BAB 7 

KALENDER MASEHI SEBAGAI 

KALENDER SIPIL GLOBAL 

7.1 Pendahuluan 

 

Bab ini membahas transformasi Kalender Masehi - 

khususnya kalender Gregorian - dari sebuah sistem 

penanggalan Gereja Katolik Barat menjadi kalender sipil 

global yang digunakan hampir oleh seluruh negara di 

dunia.  

Proses ini tidak berlangsung secara netral atau alamiah, 

melainkan melalui dinamika kompleks yang melibatkan 

kolonialisme Eropa, modernisasi administratif negara-

bangsa, perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, 

serta arus globalisasi ekonomi dan budaya.  

Dengan demikian, kalender Gregorian tidak hanya 

merupakan instrumen pengukuran waktu, tetapi juga 

simbol hegemoni epistemik Barat dalam tata dunia 

modern. 

7.2 Dari Kalender Gerejawi ke Kalender 

Negara-Bangsa 

 

Pada awalnya, kalender Gregorian dirancang sebagai 

reformasi liturgis untuk mengoreksi kesalahan astronomis 



kalender Julian, khususnya demi ketepatan penentuan 

Paskah. Namun sejak abad ke-17 dan ke-18, fungsi 

kalender ini meluas dari ranah gerejawi ke ranah 

administratif negara. Negara-negara Eropa mulai 

mengadopsi kalender Gregorian sebagai dasar pencatatan 

sipil: perpajakan, kontrak hukum, perdagangan, dan 

administrasi pemerintahan. 

Munculnya negara-bangsa modern menuntut 

standardisasi waktu sebagai syarat rasionalisasi birokrasi. 

Dalam kerangka ini, kalender menjadi instrumen 

kekuasaan administratif. Max Weber menyebut proses ini 

sebagai rasionalisasi formal, di mana waktu diukur, 

dibagi, dan distandarkan demi efisiensi sistem sosial 

modern. Kalender Gregorian, dengan struktur matematis 

yang relatif stabil dan kompatibel dengan astronomi 

modern, memenuhi kebutuhan tersebut. 

7.3 Kolonialisme dan Ekspansi Kalender 

Masehi 

 

Ekspansi global kalender Gregorian tidak dapat 

dipisahkan dari kolonialisme Eropa sejak abad ke-16. 

Melalui penjajahan Spanyol, Portugis, Belanda, Inggris, 

dan Prancis, kalender Masehi diperkenalkan - dan 

seringkali dipaksakan - kepada masyarakat Asia, Afrika, 

dan Amerika. 

Dalam konteks kolonial, kalender Gregorian berfungsi 

sebagai alat kontrol administratif: penentuan hari kerja, 

pajak, kalender tanam kolonial, pendidikan, dan sistem 



hukum. Kalender lokal - baik berbasis lunar, lunisolar, 

maupun ritual-keagamaan - sering dipinggirkan atau 

direduksi menjadi fungsi seremonial semata. Dengan 

demikian, kalender menjadi bagian dari apa yang oleh 

Michel Foucault disebut sebagai technologies of power, 

yakni mekanisme halus yang membentuk subjek kolonial 

melalui pengaturan waktu. 

Namun, penting dicatat bahwa adopsi kalender Masehi di 

banyak wilayah tidak selalu berarti penerimaan total. Di 

berbagai budaya, terjadi praktik hibridisasi: kalender 

Gregorian digunakan untuk urusan sipil dan ekonomi, 

sementara kalender tradisional tetap hidup dalam ritus 

keagamaan dan kebudayaan lokal. 

7.4 Modernisasi, Sains, dan Standardisasi 

Waktu Global 

Abad ke-19 dan ke-20 menyaksikan percepatan 

modernisasi yang semakin memperkuat posisi kalender 

Gregorian. Revolusi industri, perkembangan transportasi 

(kereta api, kapal uap), dan komunikasi (telegraf) 

menuntut sinkronisasi waktu lintas wilayah. 

Puncaknya adalah Konferensi Meridian Internasional 

tahun 1884 yang menetapkan Greenwich Mean Time 

(GMT) sebagai standar waktu dunia. Meskipun 

konferensi ini tidak secara langsung mengatur kalender, 

ia mengukuhkan paradigma waktu linear, universal, dan 

terukur yang sejalan dengan struktur kalender Gregorian. 

Kalender dan jam menjadi dua sisi dari rezim waktu 

modern yang bersifat global dan mekanistik. 



Dalam kerangka ini, kalender Gregorian dipandang 

sebagai sistem waktu yang “netral”, ilmiah, dan universal. 

Namun para pemikir kritis menegaskan bahwa klaim 

netralitas ini menyembunyikan sejarah dominasi budaya 

Barat dan marginalisasi konsep waktu non-Barat yang 

bersifat siklikal, kosmis, atau ritual. 

7.5 Globalisasi dan Penerimaan Kalender 

Gregorian 

Pada abad ke-20, terutama pasca Perang Dunia II, 

kalender Gregorian semakin menguat sebagai standar 

internasional melalui lembaga-lembaga global seperti 

Perserikatan Bangsa-Bangsa, sistem perdagangan 

internasional, perbankan, dan hukum internasional. 

Hampir seluruh negara di dunia kini menggunakan 

kalender Gregorian sebagai kalender sipil resmi, 

meskipun beberapa tetap mempertahankan kalender 

religius atau budaya lain secara paralel. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa kalender Gregorian 

telah menjadi lingua franca temporalis - bahasa waktu 

bersama - dalam peradaban global. Namun, penerimaan 

ini sering bersifat pragmatis, bukan ideologis atau 

teologis. Kalender dipakai demi keterhubungan global, 

bukan karena kesepakatan metafisis tentang makna 

waktu. 

7.6 Refleksi Teologis Kritis 

Dari perspektif Kristen, globalisasi kalender Masehi 

menghadirkan ambiguitas teologis. Di satu sisi, ia 



mencerminkan jejak historis kekristenan dalam 

membentuk peradaban dunia. Di sisi lain, sekularisasi 

kalender mengaburkan akar Kristologis penanggalan 

Anno Domini, yang kini sering direduksi menjadi sistem 

numerik tanpa referensi iman. 

Teologi Kristen dipanggil untuk merefleksikan kembali 

makna waktu bukan sebagai komoditas atau instrumen 

kontrol, melainkan sebagai ruang rahmat (tempus 

gratiae). Dalam konteks globalisasi, Gereja diundang 

untuk berdialog dengan berbagai konsep waktu budaya 

lain, sambil tetap menyaksikan iman akan Allah yang 

bekerja dalam sejarah. 

7.7 Kesimpulan 

Bab ini menunjukkan bahwa kalender Masehi menjadi 

kalender sipil global melalui proses historis yang 

melibatkan kekuasaan, sains, dan modernitas. Kalender 

bukan sekadar alat hitung waktu, tetapi cermin relasi 

antara iman, politik, dan budaya. Kesadaran kritis atas 

sejarah ini membuka ruang bagi pemaknaan waktu yang 

lebih adil, dialogis, dan teologis dalam dunia global 

kontemporer. 

  



Catatan Kaki Bab 7 

1. Max Weber, Economy and Society, Vol. 1 

(Berkeley: University of California Press, 1978). 

2. Michel Foucault, Discipline and Punish: The 

Birth of the Prison (New York: Vintage Books, 

1977). 

3. E. P. Thompson, “Time, Work-Discipline, and 

Industrial Capitalism,” Past & Present 38 (1967). 

4. Vanessa Ogle, The Global Transformation of 

Time: 1870–1950 (Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 2015). 

5. Arjun Appadurai, Modernity at Large: Cultural 

Dimensions of Globalization (Minneapolis: 

University of Minnesota Press, 1996). 

6. Jacques Le Goff, Time, Work, and Culture in the 

Middle Ages (Chicago: University of Chicago 

Press, 1980). 

  



Bab 8 

Teologi Waktu dalam Kekristenan 

Chronos, Kairos, dan Aion: dari Alkitab hingga 

Refleksi Kontemporer 

 

Pendahuluan Bab 

Jika kalender Gregorian menunjukkan bagaimana waktu 

diatur secara sosial dan politis, maka teologi Kristen 

bertanya lebih mendasar: apakah hakikat waktu itu 

sendiri di hadapan Allah? Kekristenan tidak hanya 

mewarisi sistem penanggalan tertentu, tetapi juga 

membawa pemaknaan teologis yang khas tentang waktu.  

Bab ini membahas tiga konsep kunci waktu dalam tradisi 

Kristen - chronos, kairos, dan aion - dengan menelusuri 

akar biblika, perkembangan patristik, hingga refleksi 

teologi kontemporer. 

Melalui pembahasan ini, pembaca diajak memahami 

bahwa waktu dalam iman Kristen bukan semata-mata alur 

netral yang berjalan otomatis, melainkan ruang 

perjumpaan antara Allah dan manusia, sejarah dan 

keselamatan, keterbatasan dan pengharapan kekal. 

 



1. Chronos: Waktu Linear dan Keterbatasan 

Manusia 

Dalam bahasa Yunani Perjanjian Baru, chronos merujuk 

pada waktu dalam pengertian kuantitatif dan berurutan. Ia 

adalah waktu yang dapat dihitung, diukur, dan diatur. 

Chronos adalah waktu sehari-hari: detik, jam, hari, tahun 

- waktu yang menjadi dasar bagi kalender, jam mekanik, 

dan sistem administrasi sosial. 

Alkitab tidak menolak dimensi chronos. Justru, Kitab 

Suci mengakui keteraturan waktu sebagai bagian dari 

ciptaan Allah. Kejadian 1 menegaskan bahwa matahari 

dan bulan diciptakan untuk menandai hari, musim, dan 

tahun. Mazmur dan kitab Pengkhotbah secara jujur 

menggambarkan keterbatasan manusia yang hidup di 

dalam chronos: manusia lahir, bekerja, menua, dan mati. 

Namun, Alkitab juga menegaskan bahwa chronos bukan 

penguasa tertinggi. Waktu linear tidak absolut; ia berada 

di bawah kedaulatan Allah. Kesadaran ini mencegah 

manusia menjadikan waktu sebagai berhala atau sekadar 

komoditas. Dalam perspektif iman, chronos adalah 

anugerah yang harus dihidupi secara bertanggung jawab. 

2. Kairos: Waktu Allah dan Momen 

Keselamatan 

Berbeda dengan chronos, istilah kairos menunjuk pada 

waktu yang berkualitas - waktu yang penuh makna, 

momen penentuan, atau saat ilahi. Dalam Perjanjian Baru, 



kairos sering digunakan untuk menggambarkan tindakan 

Allah yang menentukan dalam sejarah. 

Yesus memulai pelayanan-Nya dengan pernyataan: 

“Waktunya telah genap (kairos), Kerajaan Allah sudah 

dekat” (Markus 1:15). Di sini, waktu tidak lagi sekadar 

rentetan kronologis, melainkan momen pewahyuan dan 

panggilan pertobatan. Kairos adalah saat ketika Allah 

bertindak dan manusia dipanggil untuk merespons. 

Dalam tradisi Gereja, konsep kairos menjadi dasar bagi 

pemahaman liturgi. Tahun liturgi tidak hanya mengulang 

peristiwa-peristiwa masa lalu, tetapi menghadirkan 

kembali karya keselamatan Allah dalam konteks umat 

masa kini. Natal, Paskah, dan Pentakosta bukan sekadar 

tanggal dalam kalender, melainkan kairos - waktu rahmat. 

3. Aion: Waktu Kekal dan Horizon Eskatologis 

Konsep ketiga, aion, merujuk pada zaman atau kekekalan. 

Dalam Alkitab, aion sering digunakan untuk 

membedakan “zaman ini” dan “zaman yang akan datang.” 

Dengan demikian, aion membuka cakrawala eskatologis 

dalam pemahaman waktu Kristen. 

Kekristenan memahami sejarah bukan sebagai lingkaran 

abadi, tetapi sebagai perjalanan menuju penggenapan. 

Waktu bergerak dari penciptaan menuju pemulihan segala 

sesuatu di dalam Kristus. Dalam pengertian ini, aion 

menegaskan bahwa waktu duniawi memiliki tujuan akhir 

yang melampaui dirinya sendiri. 



Pengharapan akan hidup kekal tidak meniadakan nilai 

waktu sekarang, tetapi justru memberinya makna. Hidup 

di dalam aion yang akan datang dimulai sejak sekarang, 

ketika manusia hidup dalam iman, pengharapan, dan 

kasih. 

4. Bapa-Bapa Gereja dan Sintesis Teologis 

Waktu 

Para Bapa Gereja memberikan kontribusi penting dalam 

merumuskan teologi waktu. Agustinus, dalam 

Confessiones, merenungkan waktu sebagai misteri 

batiniah. Menurutnya, masa lalu, kini, dan masa depan 

hadir dalam jiwa manusia sebagai ingatan, perhatian, dan 

pengharapan. 

Agustinus juga menegaskan bahwa Allah tidak berada di 

dalam waktu seperti manusia. Allah melampaui waktu, 

namun berkenan masuk ke dalam waktu melalui 

inkarnasi. Dengan demikian, Kristus menjadi pusat 

sejarah sekaligus kunci pemahaman waktu. 

Pemikiran ini membentuk dasar bagi teologi sejarah 

Kristen: waktu memiliki arah, makna, dan tujuan karena 

Allah sendiri terlibat di dalamnya. 

5. Teologi Waktu dalam Refleksi Kontemporer 

Dalam teologi modern dan kontemporer, refleksi tentang 

waktu semakin diperdalam. Teolog seperti Karl Barth 

menegaskan bahwa Yesus Kristus adalah “waktu Allah 



bagi manusia.” Dalam diri Kristus, kekekalan dan waktu 

bertemu. 

Paul Tillich dan Jürgen Moltmann menekankan dimensi 

eskatologis waktu. Harapan akan masa depan Allah 

memberikan kritik profetis terhadap struktur waktu yang 

menindas, seperti waktu yang direduksi menjadi efisiensi 

ekonomi atau produktivitas semata. 

Dalam konteks ini, teologi waktu menjadi sarana kritik 

budaya. Ia mengingatkan bahwa percepatan hidup 

modern dan digital berpotensi mengikis kedalaman 

eksistensial dan spiritual manusia. 

Penutup Bab: Menjalani Waktu sebagai 

Panggilan Iman 

Teologi Kristen memandang waktu sebagai ciptaan, 

anugerah, dan panggilan. Chronos mengajarkan 

keteraturan dan tanggung jawab, kairos mengingatkan 

akan momen rahmat dan keputusan iman, sementara aion 

membuka horizon pengharapan kekal. 

Dengan kerangka ini, orang percaya diajak tidak sekadar 

“menghabiskan waktu”, tetapi menebus waktu dalam 

terang kasih dan kehendak Allah. Bab ini menjadi 

jembatan penting menuju refleksi kritis atas waktu dalam 

budaya modern dan digital yang akan dibahas pada bab-

bab berikutnya. 

 



Catatan Kaki Akademik Bab 8 

1. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol. 

1 (New York: Harper & Row, 1962), 99–120. 

2. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia: 

Westminster Press, 1950), 29–51. 

3. Rudolf Bultmann, Theology of the New 

Testament, Vol. 1 (New York: Scribner, 1951), 

41–60. 

4. Augustine, Confessiones, Book XI. 

5. Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. III/2 

(Edinburgh: T&T Clark, 1960), 523–540. 

6. Paul Tillich, Systematic Theology, Vol. 3 

(Chicago: University of Chicago Press, 1963), 

369–388. 

7. Jürgen Moltmann, Theology of Hope 

(Minneapolis: Fortress Press, 1993), 15–32. 

8. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1 

(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 

52–87. 

9. James K. A. Smith, Desiring the Kingdom 

(Grand Rapids: Baker Academic, 2009), 155–

176. 

10. Byung-Chul Han, The Scent of Time (Cambridge: 

Polity Press, 2017), 1–24. 

  



Bab 9 

Inkarnasi Kristus dan Pengudusan 

Waktu 

Puncak Teologi Waktu dalam Kekristenan 

 

Pendahuluan Bab 

Jika konsep chronos, kairos, dan aion menyingkapkan 

kerangka teologis tentang waktu, maka inkarnasi Yesus 

Kristus merupakan puncak dan pusatnya. Dalam iman 

Kristen, Allah tidak hanya mengatur atau menafsirkan 

waktu dari kejauhan, tetapi berkenan masuk ke dalam 

waktu manusia. Inkarnasi menandai momen radikal 

ketika kekekalan menjumpai sejarah, dan waktu ciptaan 

dikuduskan oleh kehadiran Sang Firman. 

Bab ini membahas inkarnasi Kristus sebagai pusat teologi 

waktu Kristen. Melalui pendekatan biblika, patristik, dan 

teologis, bab ini menunjukkan bagaimana kelahiran, 

kehidupan, kematian, dan kebangkitan Kristus mengubah 

pemahaman manusia tentang waktu, sejarah, dan 

kalender. 

 



1. Inkarnasi sebagai Peristiwa Historis dan 

Teologis 

Prolog Injil Yohanes menegaskan bahwa “Firman itu 

telah menjadi manusia” (Yoh. 1:14). Pernyataan ini 

mengandung implikasi waktu yang sangat mendalam. 

Firman yang kekal tidak meniadakan sejarah, tetapi 

masuk ke dalamnya. Inkarnasi terjadi pada waktu tertentu, 

di tempat tertentu, dan dalam konteks sosial-politik 

tertentu. 

Injil Lukas secara eksplisit menempatkan kelahiran Yesus 

dalam kerangka sejarah dunia: masa pemerintahan Kaisar 

Augustus, sensus Romawi, dan kepemimpinan lokal. 

Penekanan ini menunjukkan bahwa keselamatan Kristen 

tidak bersifat mitologis-abstrak, melainkan historis-

konkret. 

Dengan demikian, waktu sejarah (chronos) menjadi 

medium karya keselamatan Allah. Sejarah tidak lagi 

netral atau sekadar berulang, tetapi menjadi sarana 

pewahyuan dan penebusan. 

2. “Genaplah Waktu”: Inkarnasi sebagai 

Kairos Universal 

Rasul Paulus menulis, “Tetapi setelah genap waktunya 

(pleroma tou chronou), Allah mengutus Anak-Nya” (Gal. 

4:4). Ungkapan ini mempertemukan chronos dan kairos. 

Inkarnasi terjadi dalam urutan waktu, tetapi sekaligus 

merupakan momen ilahi yang menentukan bagi seluruh 

sejarah. 



Inkarnasi bukan sekadar salah satu peristiwa religius, 

melainkan titik balik kosmik. Sejak Kristus hadir dalam 

dunia, sejarah memperoleh orientasi baru. Masa lalu 

dibaca ulang sebagai persiapan, masa kini sebagai 

kesempatan keselamatan, dan masa depan sebagai 

pengharapan penggenapan. 

Dalam terang ini, kelahiran Kristus dipahami Gereja 

bukan hanya sebagai peristiwa biologis, tetapi sebagai 

kairos keselamatan yang terus dihadirkan dalam iman dan 

liturgi. 

3. Kristus sebagai Pusat dan Ukuran Sejarah 

Tradisi Kristen awal dengan cepat memahami bahwa 

Kristus adalah pusat sejarah. Konsep ini terlihat dalam 

penanggalan Anno Domini yang kemudian berkembang. 

Meskipun sistem ini disempurnakan secara historis jauh 

kemudian, gagasan teologisnya jelas: sejarah manusia 

dibaca dalam terang Kristus. 

Para Bapa Gereja menegaskan bahwa sebelum Kristus, 

sejarah bergerak menuju-Nya; sesudah Kristus, sejarah 

bergerak dari-Nya menuju penggenapan akhir. Dengan 

demikian, waktu tidak lagi bersifat relatif atau 

fragmentaris, tetapi memiliki pusat dan arah. 

Pemahaman ini membedakan kekristenan dari pandangan 

siklikal kuno dan memberi dasar bagi teologi sejarah 

linear yang penuh harapan. 

 



4. Liturgi Gereja sebagai Pengudusan Waktu 

Inkarnasi Kristus tidak hanya dikenang secara intelektual, 

tetapi dihidupi secara liturgis. Gereja menguduskan waktu 

melalui kalender liturgi yang berpusat pada misteri 

Kristus: Natal, Paskah, Kenaikan, dan Pentakosta. 

Dalam liturgi, waktu profan diubah menjadi waktu kudus. 

Gereja tidak melarikan diri dari kalender sipil, tetapi 

mengisinya dengan makna teologis. Minggu sebagai dies 

Domini menjadi tanda bahwa seluruh waktu manusia 

diarahkan kepada Tuhan. 

Dengan demikian, inkarnasi melahirkan praksis konkret: 

waktu sehari-hari dihayati sebagai ruang perjumpaan 

dengan Allah. 

5. Inkarnasi dan Etika Waktu 

Pengudusan waktu melalui inkarnasi memiliki implikasi 

etis. Jika Allah berkenan hadir dalam waktu manusia, 

maka setiap momen memiliki nilai moral dan spiritual. 

Hidup Kristen dipanggil untuk memaknai waktu sebagai 

tanggung jawab, bukan sekadar sumber daya yang 

dieksploitasi. 

Rasul Paulus mengingatkan jemaat untuk “menebus 

waktu” (Ef. 5:16). Ungkapan ini menegaskan bahwa 

waktu dapat disia-siakan atau ditebus. Inkarnasi memberi 

dasar teologis bagi etika waktu yang berorientasi pada 

kasih, pelayanan, dan keadilan. 



6. Inkarnasi sebagai Kritik terhadap 

Sekularisasi Waktu 

Dalam dunia modern, waktu sering direduksi menjadi 

komoditas ekonomi. Kecepatan, efisiensi, dan 

produktivitas menjadi ukuran utama. Inkarnasi Kristus 

menghadirkan kritik profetis terhadap reduksi tersebut. 

Allah memilih hadir dalam kesederhanaan, keterbatasan, 

dan ritme manusiawi. Hal ini menantang budaya yang 

memuja percepatan dan mengabaikan kedalaman. 

Inkarnasi mengingatkan bahwa waktu menemukan 

maknanya bukan dalam akumulasi, tetapi dalam relasi. 

Penutup Bab:  

Waktu yang Dikuduskan oleh Kristus 

Inkarnasi Kristus menyingkapkan bahwa waktu bukan 

musuh iman, melainkan sarana rahmat. Dalam Kristus, 

chronos diterangi oleh kairos, dan diarahkan menuju aion 

yang akan datang. 

Bab ini menegaskan bahwa pusat teologi waktu Kristen 

bukanlah kalender atau sistem penanggalan, melainkan 

pribadi Yesus Kristus sendiri. Dari Dia, oleh Dia, dan 

kepada Dia, waktu memperoleh makna, arah, dan 

penggenapannya. 

 



Catatan Kaki Akademik Bab 9 

1. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia: 

Westminster Press, 1950), 35–65. 

2. Raymond E. Brown, The Birth of the Messiah 

(New York: Doubleday, 1993), 412–436. 

3. N. T. Wright, The New Testament and the People 

of God (Minneapolis: Fortress Press, 1992), 247–

268. 

4. Augustine, De Civitate Dei, Book XI–XII. 

5. Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. IV/1 

(Edinburgh: T&T Clark, 1956), 3–45. 

6. Joseph Ratzinger (Benedict XVI), The Spirit of 

the Liturgy (San Francisco: Ignatius Press, 2000), 

92–108. 

7. Alexander Schmemann, Introduction to 

Liturgical Theology (Crestwood: St Vladimir’s 

Seminary Press, 1986), 61–85. 

8. Jürgen Moltmann, The Coming of God 

(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 1–23. 

9. Wolfhart Pannenberg, Systematic Theology, Vol. 

3 (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 587–604. 

10. James K. A. Smith, Awaiting the King (Grand 

Rapids: Baker Academic, 2017), 181–203. 

  



Bab 10 

Tahun Baru Masehi dalam 

Perspektif Teologis Kristen 

Inkarnasi, Kalender, dan Praksis Iman di Ambang 

Waktu Baru 

Pendahuluan Bab 

Setelah membahas inkarnasi Kristus sebagai pusat teologi 

waktu, pertanyaan berikutnya bersifat praktis-teologis: 

bagaimana orang Kristen memaknai Tahun Baru 

Masehi? Apakah pergantian tahun sekadar konvensi 

kalender sipil, ataukah memiliki makna rohani tertentu 

bagi iman Kristen? 

Bab ini menempatkan Tahun Baru Masehi dalam terang 

inkarnasi dan teologi waktu Kristen. Dengan demikian, 

Tahun Baru tidak dipahami sebagai ritus sekuler semata, 

tetapi sebagai momen reflektif di mana iman, sejarah, dan 

praksis hidup berjumpa. 

1. Tahun Baru Masehi: Antara Kalender Sipil 

dan Tradisi Gereja 

Secara historis, penetapan 1 Januari sebagai awal tahun 

merupakan hasil dari perkembangan kalender Romawi 

dan reformasi kalender Gregorian. Gereja tidak secara 

teologis “menciptakan” Tahun Baru Masehi, namun 



dalam perjalanannya Gereja hidup berdampingan dengan 

kalender sipil tersebut. 

Sikap Gereja terhadap Tahun Baru Masehi bersifat 

inkulturatif. Gereja tidak menolak kalender sipil, tetapi 

menafsirkannya kembali dalam terang iman. Hal ini 

tampak dalam berbagai tradisi liturgis yang menjadikan 

awal tahun sebagai momen doa, syukur, dan perenungan. 

Dengan demikian, Tahun Baru Masehi menjadi ruang 

dialog antara iman Kristen dan kehidupan sosial modern. 

2. Inkarnasi sebagai Kunci Hermeneutik 

Tahun Baru 

Inkarnasi Kristus memberikan kerangka hermeneutik bagi 

pemaknaan Tahun Baru. Allah yang masuk ke dalam 

waktu manusia menguduskan setiap pergantian waktu, 

termasuk transisi dari satu tahun ke tahun berikutnya. 

Tahun Baru dipahami bukan sebagai “awal absolut”, 

melainkan sebagai kelanjutan perjalanan sejarah 

keselamatan. Setiap tahun berdiri di antara ingatan akan 

karya Allah di masa lalu dan pengharapan akan 

penggenapan di masa depan. 

Dalam perspektif ini, Tahun Baru menjadi kairos reflektif 

- momen rahmat untuk memperbarui komitmen iman di 

tengah chronos yang terus berjalan. 

 



3. Tahun Baru dan Dimensi Liturgis 

Meskipun kalender liturgi Kristen tidak dimulai pada 1 

Januari, Gereja tetap memberi perhatian khusus pada awal 

tahun sipil. Dalam tradisi Barat, 1 Januari juga berkaitan 

dengan peringatan Nama Yesus atau Santa Maria Bunda 

Allah, yang secara tidak langsung tetap terhubung dengan 

misteri inkarnasi. 

Banyak gereja mengadakan ibadah malam tahun baru atau 

kebaktian awal tahun. Praktik ini menegaskan bahwa 

waktu baru dimulai dalam doa dan penyerahan diri kepada 

Allah. Liturgi menjadi sarana pengudusan waktu sipil. 

Dengan demikian, Tahun Baru Masehi tidak berdiri di 

luar iman, tetapi diintegrasikan ke dalam kehidupan 

rohani umat. 

4. Refleksi Etis: Menebus Waktu di Awal 

Tahun 

Awal tahun sering dikaitkan dengan resolusi dan 

perencanaan. Dalam perspektif teologis Kristen, resolusi 

Tahun Baru tidak semata-mata bertujuan peningkatan 

diri, tetapi pembaruan hidup di hadapan Allah. 

Ajakan Paulus untuk “menebus waktu” (Ef. 5:16) 

memperoleh makna konkret pada awal tahun. Orang 

percaya diajak mengevaluasi penggunaan waktu: apakah 

waktu dihidupi dalam kasih, keadilan, dan pelayanan, atau 

justru dihabiskan dalam kesia-siaan. 



Dengan demikian, Tahun Baru menjadi momen etis yang 

menuntut pertobatan dan pembaruan. 

5. Kritik terhadap Perayaan Tahun Baru yang 

Reduktif 

Budaya modern sering merayakan Tahun Baru secara 

hedonistik dan konsumtif. Pergantian tahun direduksi 

menjadi pesta, kembang api, dan hiburan sesaat. 

Perspektif ini berisiko mengosongkan makna waktu dari 

dimensi transendennya. 

Teologi Kristen tidak menolak sukacita, tetapi 

menempatkannya dalam kerangka syukur dan tanggung 

jawab. Inkarnasi mengajarkan bahwa sukacita sejati tidak 

terpisah dari kesederhanaan dan makna. 

Dengan demikian, refleksi teologis atas Tahun Baru 

berfungsi sebagai kritik profetis terhadap budaya yang 

memutlakkan kesenangan sesaat. 

6. Tahun Baru sebagai Tanda Pengharapan 

Eskatologis 

Setiap awal tahun juga mengingatkan akan keterbatasan 

waktu manusia. Tahun yang berlalu tidak dapat diulang, 

dan tahun yang datang belum tentu dialami sepenuhnya. 

Kesadaran ini membuka ruang bagi pengharapan 

eskatologis. 

Dalam terang iman Kristen, setiap Tahun Baru menunjuk 

kepada “langit dan bumi yang baru”. Pergantian tahun 



menjadi tanda kecil dari pembaruan kosmis yang 

dijanjikan Allah. 

Dengan demikian, Tahun Baru tidak hanya menatap ke 

depan secara temporal, tetapi juga secara teologis - 

menuju kepenuhan waktu di dalam Kristus. 

 

Penutup Bab:  

Memulai Tahun dalam Terang Inkarnasi 

Tahun Baru Masehi, meskipun berasal dari kalender sipil, 

dapat dimaknai secara teologis dalam terang inkarnasi 

Kristus. Ia menjadi momen refleksi, pertobatan, syukur, 

dan pengharapan. 

Bab ini menegaskan bahwa orang Kristen tidak hidup di 

luar kalender dunia, tetapi juga tidak tunduk sepenuhnya 

pada logika sekuler waktu. Dalam Kristus, setiap awal dan 

akhir waktu diarahkan kepada Allah yang setia menyertai 

sejarah manusia. 

  



 

Catatan Kaki Akademik Bab 10 

1. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia: 

Westminster Press, 1950), 70–93. 

2. Alexander Schmemann, For the Life of the World 

(Crestwood: St Vladimir’s Seminary Press, 

1973), 58–76. 

3. Joseph Ratzinger (Benedict XVI), The Spirit of 

the Liturgy (San Francisco: Ignatius Press, 2000), 

90–115. 

4. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1 

(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 

91–117. 

5. James K. A. Smith, You Are What You Love 

(Grand Rapids: Brazos Press, 2016), 133–152. 

6. Jürgen Moltmann, Theology of Hope 

(Minneapolis: Fortress Press, 1993), 30–48. 

7. Byung-Chul Han, The Scent of Time (Cambridge: 

Polity Press, 2017), 25–44. 

8. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol. 

1 (New York: Harper & Row, 1962), 121–140. 

9. N. T. Wright, Surprised by Hope (New York: 

HarperOne, 2008), 207–225. 

10. David F. Ford, Theology: A Very Short 

Introduction (Oxford: Oxford University Press, 

1999), 102–118. 

  



Bab 11 

Sekularisasi Waktu dan Budaya 

Modern 

Waktu sebagai Komoditas, Disiplin Modern, dan 

Kritik Teologis 

Pendahuluan Bab 

Peradaban modern ditandai oleh perubahan radikal dalam 

cara manusia memahami dan mengelola waktu. Jika 

dalam iman Kristen waktu dipahami sebagai ciptaan 

Allah dan arena keselamatan, maka modernitas cenderung 

mereduksi waktu menjadi sumber daya yang netral, 

terukur, dan dapat dieksploitasi. Proses inilah yang 

disebut sebagai sekularisasi waktu. 

Bab ini menganalisis bagaimana waktu mengalami 

transformasi dalam budaya modern: dari realitas sakral 

menjadi komoditas ekonomi dan instrumen disiplin 

sosial. Selanjutnya, bab ini mengajukan kritik teologis 

Kristen terhadap reduksi tersebut, serta menawarkan 

pemulihan makna waktu dalam terang iman. 

1. Dari Waktu Sakral ke Waktu Fungsional 

Dalam masyarakat pra-modern, waktu terjalin erat dengan 

ritme religius dan kosmis. Kalender liturgis, hari raya 

keagamaan, dan siklus alam membentuk kesadaran waktu 



kolektif. Modernitas, terutama sejak Revolusi Industri, 

menggeser paradigma ini. 

Waktu tidak lagi terutama dipahami sebagai anugerah, 

melainkan sebagai sarana efisiensi. Jam mekanik, jadwal 

kerja, dan pembagian waktu yang ketat menciptakan 

kesadaran baru: waktu harus dimanfaatkan secara 

maksimal agar produktif. 

Proses ini menandai pergeseran dari waktu sakral menuju 

waktu fungsional - waktu yang diukur berdasarkan 

kegunaan ekonomisnya. 

2. Waktu sebagai Komoditas dalam 

Kapitalisme Modern 

Dalam sistem kapitalisme, waktu berubah menjadi 

komoditas. Ungkapan “waktu adalah uang” 

mencerminkan logika dasar ekonomi modern. Nilai waktu 

ditentukan oleh produktivitas, bukan oleh makna 

relasional atau spiritual. 

Pekerja tidak hanya menjual tenaga, tetapi juga menjual 

waktu hidupnya. Jam kerja, lembur, dan target produksi 

menjadi indikator utama nilai seseorang. Dalam konteks 

ini, waktu kehilangan dimensi personal dan etis. 

Teologi Kristen memandang fenomena ini secara kritis. 

Jika waktu adalah ciptaan Allah, maka 

memperlakukannya semata sebagai barang dagangan 

berarti mengabaikan dimensi teologis dan 

antropologisnya. 



3. Disiplin Waktu dan Kekuasaan Modern 

Selain sebagai komoditas, waktu juga berfungsi sebagai 

instrumen disiplin. Michel Foucault menunjukkan bahwa 

masyarakat modern mengatur tubuh dan perilaku manusia 

melalui pengelolaan waktu yang ketat: jadwal, tenggat, 

dan ritme institusional. 

Sekolah, pabrik, kantor, dan negara menggunakan waktu 

untuk membentuk subjek yang patuh dan efisien. 

Keterlambatan dipandang sebagai pelanggaran moral, 

sementara kepatuhan pada jadwal dianggap sebagai 

kebajikan. 

Dalam perspektif ini, waktu bukan sekadar alat netral, 

tetapi sarana kekuasaan yang membentuk cara manusia 

hidup dan berpikir. 

4. Percepatan Waktu dan Krisis Makna 

Budaya modern dan pascamodern ditandai oleh 

percepatan. Teknologi mempercepat komunikasi, 

produksi, dan konsumsi. Hartmut Rosa menyebut 

fenomena ini sebagai social acceleration. 

Percepatan menghasilkan paradoks: meskipun teknologi 

menghemat waktu, manusia justru merasa semakin 

kekurangan waktu. Kehidupan menjadi fragmentaris, 

dangkal, dan dipenuhi kecemasan. 

Dari perspektif teologis, percepatan ini menggerus 

kemampuan manusia untuk mengalami keheningan, 



kontemplasi, dan relasi yang mendalam - dimensi yang 

esensial bagi kehidupan rohani. 

5. Kritik Teologi Kristen terhadap Sekularisasi 

Waktu 

Teologi Kristen menawarkan kritik mendasar terhadap 

sekularisasi waktu. Pertama, iman Kristen menegaskan 

bahwa waktu adalah ciptaan Allah, bukan milik manusia 

sepenuhnya. Oleh karena itu, manusia dipanggil untuk 

mengelola waktu secara bertanggung jawab, bukan 

eksploitatif. 

Kedua, inkarnasi Kristus menantang logika efisiensi 

modern. Allah hadir dalam keterbatasan, kesabaran, dan 

ritme manusiawi. Inkarnasi menolak absolutisasi 

kecepatan dan produktivitas. 

Ketiga, pengharapan eskatologis membebaskan manusia 

dari tirani waktu sekarang. Hidup tidak ditentukan semata 

oleh target jangka pendek, tetapi diarahkan pada 

kepenuhan di dalam Allah. 

6. Menuju Pemulihan Makna Waktu 

Sebagai respons terhadap sekularisasi, teologi Kristen 

mengajak umat untuk memulihkan makna waktu. Praktik-

praktik seperti Sabat, doa harian, dan ritme liturgis 

menjadi bentuk resistensi rohani terhadap budaya 

percepatan. 



Pemulihan waktu bukan berarti menolak modernitas, 

melainkan menempatkannya dalam horizon yang lebih 

luas. Waktu dipahami kembali sebagai ruang relasi, bukan 

sekadar sumber daya. 

Dengan demikian, iman Kristen menawarkan alternatif 

budaya: hidup yang tidak dikuasai waktu, tetapi hidup di 

dalam waktu sebagai anugerah Allah. 

 

Penutup Bab:  

Melawan Tirani Waktu Modern 

Sekularisasi waktu merupakan salah satu tantangan 

terbesar iman Kristen di era modern. Ketika waktu 

direduksi menjadi komoditas dan alat disiplin, manusia 

kehilangan kedalaman eksistensial dan rohaninya. 

Bab ini menegaskan bahwa teologi waktu Kristen tidak 

hanya bersifat reflektif, tetapi juga kritis dan profetis. 

Dalam terang Kristus, umat dipanggil untuk melawan 

tirani waktu modern dan menghidupi waktu sebagai 

anugerah, panggilan, dan harapan. 

  



Catatan Kaki Akademik Bab 11 

1. Max Weber, The Protestant Ethic and the Spirit 

of Capitalism (New York: Scribner, 1958), 47–

78. 

2. E. P. Thompson, “Time, Work-Discipline, and 

Industrial Capitalism,” Past & Present 38 (1967): 

56–97. 

3. Michel Foucault, Discipline and Punish (New 

York: Vintage Books, 1977), 135–169. 

4. Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New 

Theory of Modernity (New York: Columbia 

University Press, 2013), 1–32. 

5. Byung-Chul Han, The Scent of Time (Cambridge: 

Polity Press, 2017), 45–68. 

6. Jürgen Moltmann, Theology of Hope 

(Minneapolis: Fortress Press, 1993), 49–72. 

7. Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. III/2 

(Edinburgh: T&T Clark, 1960), 523–540. 

8. Abraham Joshua Heschel, The Sabbath (New 

York: Farrar, Straus and Giroux, 1951), 3–22. 

9. David Harvey, The Condition of Postmodernity 

(Oxford: Blackwell, 1989), 201–219. 

10. James K. A. Smith, Desiring the Kingdom 

(Grand Rapids: Baker Academic, 2009), 151–

172. 

  



Bab 12 – Waktu dalam Peradaban 

Digital 

12.1 Pendahuluan: Dari Modernitas ke 

Digitalitas Waktu 

Peradaban digital menandai fase baru dalam sejarah 

kesadaran waktu manusia. Jika modernitas ditandai oleh 

rasionalisasi dan disiplin waktu, maka era digital dicirikan 

oleh percepatan ekstrem (hyper-acceleration), 

fragmentasi atensi, dan otomatisasi temporal melalui 

algoritma. Waktu tidak lagi sekadar diukur dan diatur, 

tetapi diproduksi, dimodulasi, dan dieksploitasi secara 

real time oleh sistem digital global. 

Bagi iman Kristen, perubahan ini bukan sekadar 

fenomena teknologis, melainkan tantangan teologis dan 

antropologis yang mendasar: bagaimana manusia 

memahami keberadaannya di hadapan Allah ketika 

hidupnya ditentukan oleh notifikasi, deadline virtual, dan 

logika kecepatan tanpa henti? 

12.2 Percepatan Sosial dan Krisis Kedalaman 

Eksistensial 

Sosiolog Hartmut Rosa menyebut kondisi ini sebagai 

akselerasi sosial, yakni percepatan simultan dalam 

teknologi, perubahan sosial, dan ritme hidup. Dalam 

konteks digital, akselerasi ini mencapai titik ekstrem: 

komunikasi instan, informasi tanpa jeda, dan tuntutan 

respons seketika. 



Akibatnya, waktu kehilangan kedalaman (depthlessness). 

Masa kini menjadi absolut, sementara masa lalu dan masa 

depan tereduksi menjadi arsip data dan prediksi 

algoritmik. Secara teologis, kondisi ini menggerus 

dimensi kontemplatif iman Kristen yang menuntut 

kesabaran, penantian, dan pengharapan eskatologis. 

12.3 Fragmentasi Atensi dan Krisis Kehadiran 

Ekonomi digital beroperasi melalui ekonomi atensi. 

Platform media sosial, mesin pencari, dan aplikasi 

berbasis algoritma dirancang untuk memecah perhatian 

manusia menjadi unit-unit mikro yang dapat dimonetisasi. 

Kehidupan manusia terfragmentasi dalam scroll tanpa 

akhir, multitasking kronis, dan kelelahan mental. 

Dalam perspektif teologi Kristen, fragmentasi atensi 

berimplikasi langsung pada krisis kehadiran (presence). 

Doa, ibadah, dan relasi antarmanusia menuntut kehadiran 

utuh (whole presence), sementara budaya digital justru 

membentuk subjek yang selalu terpecah. Inkarnasi 

Kristus - Allah yang hadir sepenuhnya dalam sejarah - 

menjadi kritik radikal terhadap budaya distraksi. 

12.4 Algoritma sebagai Penentu Ritme Hidup 

Algoritma digital kini berfungsi sebagai penentu ritme 

waktu manusia: kapan bekerja, beristirahat, mengonsumsi 

informasi, bahkan membentuk emosi dan preferensi. 

Kalender digital, reminder otomatis, dan sistem 

manajemen waktu berbasis AI menggantikan intuisi 

manusia tentang ritme hidup. 



Secara teologis, dominasi algoritma memunculkan 

pertanyaan tentang kedaulatan: siapakah yang 

menentukan waktu manusia - Allah, manusia, atau mesin? 

Ketika algoritma menjadi otoritas temporal, risiko 

terbesar adalah reduksi manusia menjadi objek prediksi 

dan optimasi, bukan subjek moral yang bertanggung 

jawab di hadapan Allah. 

12.5 Liturgi, Sabat, dan Resistensi Digital 

Di tengah dominasi waktu digital, praktik-praktik iman 

Kristen seperti Sabat, liturgi, dan kalender gerejawi 

memperoleh makna baru sebagai bentuk resistensi 

spiritual. Sabat menolak logika produktivitas tanpa henti; 

liturgi membentuk ritme alternatif yang berakar pada 

kisah keselamatan; kalender gereja mengingatkan bahwa 

waktu manusia berada dalam narasi ilahi, bukan semata 

siklus algoritmik. 

Praktik ini bukan nostalgia pra-digital, melainkan 

tindakan profetis yang menegaskan kembali bahwa waktu 

adalah anugerah, bukan komoditas. 

12.6 Menuju Teologi Waktu Digital 

Teologi waktu digital menuntut integrasi refleksi biblika, 

tradisi gereja, dan analisis kritis teknologi. Gereja 

dipanggil bukan untuk menolak teknologi, melainkan 

untuk menginkulturasikan iman secara kritis: membentuk 

disiplin digital, etika atensi, dan spiritualitas kehadiran. 



Dengan demikian, iman Kristen dapat berperan sebagai 

penuntun moral dan spiritual di tengah peradaban digital 

yang kehilangan orientasi temporal. 

  



 

Catatan Kaki Akademik (Pilihan) 

1. Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New 

Theory of Modernity. 

2. Jonathan Crary, 24/7: Late Capitalism and the 

Ends of Sleep. 

3. Byung-Chul Han, The Burnout Society. 

4. Marshall McLuhan, The Medium Is the Message. 

5. Sherry Turkle, Alone Together. 

6. Antonio Spadaro, SJ, Cybertheology. 

7. Josef Pieper, Leisure: The Basis of Culture. 

8. Alkitab: Kejadian 2:1–3; Efesus 5:16; Yohanes 

1:14. 

  



 

Penutup 

Menebus Waktu dalam Terang Iman Kristen 

Buku kecil (short monograph) ini telah menelusuri 

perjalanan panjang pemahaman manusia tentang waktu - 

mulai dari kesadaran kosmologis peradaban kuno, 

pembentukan sistem kalender, inkulturasi gerejawi, 

reformasi kalender, hingga tantangan radikal peradaban 

digital. Seluruh uraian tersebut berpuncak pada satu 

keyakinan teologis utama: waktu bukan sekadar 

dimensi netral atau komoditas sosial, melainkan 

anugerah Allah yang dipercayakan kepada manusia 

untuk dihidupi secara bertanggung jawab. 

Sintesis Teologis: Waktu sebagai Anugerah dan 

Sejarah Keselamatan 

Dalam terang iman Kristen, waktu tidak berdiri otonom. 

Ia terikat pada karya Allah dalam sejarah keselamatan 

(heilsgeschichte). Inkarnasi Kristus menjadi pusat 

pemaknaan waktu: Sang Firman memasuki chronos 

manusiawi dan menguduskannya dari dalam. Dengan 

demikian, kalender, ritme hidup, dan bahkan perayaan 

Tahun Baru Masehi memperoleh makna teologis bukan 

karena asal-usulnya semata, melainkan karena 

kemampuannya diarahkan kepada Kristus sebagai Alfa 

dan Omega. 



Pembedaan antara chronos, kairos, dan aion menolong 

Gereja membaca waktu bukan hanya secara kuantitatif, 

tetapi secara kualitatif dan eskatologis. Waktu kini 

dipahami sebagai ruang panggilan: tempat manusia diajak 

merespons karya Allah dengan iman, pertobatan, dan 

pengharapan. 

Seruan Etis: Menolak Reduksi Waktu 

Analisis atas modernitas dan peradaban digital 

menunjukkan kecenderungan kuat untuk mereduksi 

waktu menjadi komoditas, alat produktivitas, dan objek 

manipulasi algoritmik. Dalam konteks ini, iman Kristen 

menghadirkan kritik profetis. Seruan Rasul Paulus untuk 

“menebus waktu” (Ef. 5:16) memperoleh relevansi baru 

sebagai panggilan etis untuk melawan fragmentasi atensi, 

percepatan tanpa makna, dan alienasi eksistensial. 

Menebus waktu berarti: 

1. Menempatkan kembali ritme hidup dalam terang 

Sabat dan perhentian rohani. 

2. Menghidupi disiplin spiritual sebagai praksis 

pembebasan dari tirani kecepatan. 

3. Menggunakan teknologi secara bertanggung 

jawab tanpa tunduk pada logika totalnya. 

Orientasi Pastoral - Publik: Gereja dan Ritme 

Alternatif 

Sebagai komunitas iman, Gereja dipanggil bukan hanya 

menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, melainkan 



menawarkan ritme hidup alternatif. Liturgi, kalender 

gerejawi, dan perayaan iman - termasuk refleksi Tahun 

Baru - menjadi sarana pedagogi rohani yang membentuk 

umat agar hidup sadar waktu, bukan dikuasai olehnya. 

Dalam ranah publik, teologi waktu juga memiliki dimensi 

profetis dan dialogis. Ia mengundang keterlibatan lintas 

disiplin: teologi, sosiologi, teknologi, dan etika publik, 

guna membangun peradaban yang menghargai waktu 

sebagai ruang relasi, bukan sekadar sumber daya 

ekonomi. 

Penegasan Akhir 

Pada akhirnya, menebus waktu dalam terang iman Kristen 

adalah pengakuan bahwa setiap detik hidup berada di 

hadapan Allah. Tahun Baru Masehi, kalender global, dan 

ritme digital tidak perlu ditolak, tetapi ditransformasikan 

maknanya. Dalam Kristus, waktu yang rapuh dan terbatas 

diarahkan kepada penggenapan yang kekal. 

Dengan kesadaran inilah, monograf ini mengajak 

pembaca - baik akademisi, rohaniwan, maupun 

masyarakat luas - untuk memaknai waktu sebagai 

anugerah ilahi dan panggilan etis, sehingga hidup 

manusia, di tengah derasnya perubahan zaman, tetap 

berakar pada pengharapan eskatologis dan tanggung 

jawab moral di hadapan Allah. 

 



Daftar Pustaka 

Aveni, Anthony F. 1989. Empires of Time: Calendars, 

Clocks, and Cultures. New York: Basic Books. 

Bond, John James. 1875. Handy Book of Rules and 

Tables for Verifying Dates with the Christian Era. 

London: George Bell & Sons. 

Eliade, Mircea. 1959. The Sacred and the Profane: The 

Nature of Religion. New York: Harcourt, Brace & 

World. 

Granet, Marcel. 1934. La Pensée Chinoise. Paris: Albin 

Michel. 

Macrobius. 2011. Saturnalia. Edited and translated by 

Robert A. Kaster. Loeb Classical Library 510. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Mehra, Komal. 2006. Festivals of the World. New Delhi: 

Sterling Publishers. 

Parker, Richard A. 1950. The Calendars of Ancient 

Egypt. Chicago: University of Chicago Press. 

Plato. 1997. Timaeus. Translated by Donald J. Zeyl. 

Indianapolis: Hackett. 

Poole, Reginald L. 1921. “The Beginning of the Year in 

the Middle Ages.” Proceedings of the British Academy 

10: 1–26. 



Ricoeur, Paul. 1984. Time and Narrative, Vol. 1. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Smith, Mark S. 2001. The Origins of Biblical 

Monotheism. Oxford: Oxford University Press. 

Stern, Sacha. 2012. Calendars in Antiquity: Empires, 

States, and Societies. Oxford: Oxford University Press. 

von Rad, Gerhard. 1962. Old Testament Theology, Vol. 

1. New York: Harper & Row. 

Whitrow, G. J. 1988. Time in History: Views of Time 

from Prehistory to the Present Day. Oxford: Oxford 

University Press. 

  



Glosarium 

Aion 

Istilah Yunani yang menunjuk pada dimensi kekekalan 

atau zaman ilahi; dalam teologi Kristen dipahami 

sebagai horizon kekal yang melampaui waktu linear. 

Chronos 

Waktu kronologis dan terukur; waktu sebagai urutan 

linear yang dapat dihitung dan diatur. 

Kairos 

Waktu kualitatif atau momen penentuan; dalam Alkitab 

sering dipahami sebagai saat intervensi Allah dalam 

sejarah. 

Epagomenal 

Hari tambahan dalam kalender Mesir Kuno yang 

ditambahkan di luar dua belas bulan utama. 

Inkarnasi 

Peristiwa Allah menjadi manusia dalam diri Yesus 

Kristus; pusat teologi waktu Kristen karena kekekalan 

memasuki sejarah. 

Kalender Gregorian 

Sistem kalender surya yang direformasi pada tahun 1582 

oleh Paus Gregorius XIII dan menjadi standar kalender 

sipil global. 



Kalender Julian 

Kalender Romawi yang direformasi oleh Julius Caesar 

pada tahun 46 SM, pendahulu kalender Gregorian. 

Lunisolar 

Sistem kalender yang menggabungkan siklus bulan dan 

matahari, seperti kalender Ibrani dan Tiongkok. 

Sekularisasi Waktu 

Proses historis-budaya di mana waktu dilepaskan dari 

makna sakral dan direduksi menjadi sumber daya 

ekonomis. 

Teologi Waktu 

Cabang refleksi teologis yang membahas makna waktu 

dalam terang wahyu, sejarah keselamatan, dan eskatologi 

Kristen. 

Yanus (Janus) 

Dewa Romawi tentang pintu, awal, dan transisi; Januari 

dinamai dari figur ini. 

Zaman Liturgis 

Pembagian waktu dalam kalender Gereja yang 

menstrukturkan perayaan iman Kristen (Adven, Natal, 

Prapaskah, Paskah, dll.). 

 

  



Profil Penulis 

Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si. 

Doktor Dharma Leksana 

adalah seorang teolog, 

wartawan senior, dan pegiat 

media digital gerejawi. Ia 

menyelesaikan pendidikan 

teologi di Fakultas Teologi 

Universitas Kristen Duta 

Wacana, Yogyakarta, tahun 

1994 dan melanjutkan studi 

Magister Ilmu Sosial (M.Si.) 

dengan fokus pada media dan 

masyarakat. Gelar Magister 

Theologi (M.Th.) diperoleh melalui tesis berjudul 

“Teologi Digital: Sebagai Upaya Menerjemahkan 

Misiologi Gereja di Era Society 5.0”. 

Langkah akademiknya mencapai puncak pada jenjang 

Doktor Teologi (D.Th.) di Sekolah Tinggi Teologi Dian 

Harapan, Jakarta, dengan predikat Cum Laude. 

Disertasinya yang fenomenal berjudul “Algorithmic 

Theology: A Conceptual Map of Faith in the Digital Age” 

melahirkan gagasan Teologi Algoritma - sebuah locus 

baru dalam upaya kontekstualisasi iman di tengah realitas 

digital. Melalui penelitian tersebut, ia menegaskan bahwa 

algoritma dapat dipahami sebagai locus theologicus baru, 

sementara Logos - Sabda Allah - tetap menjadi pusat 

iman Kristen, bahkan di era logika algoritmik yang 

mendominasi kehidupan digital. 



Disertasi tersebut kini telah diterbitkan dalam dua versi: 

• “Teologi Algoritma: Peta Konseptual Iman di 

Era Digital” (Bahasa Indonesia) 

     Baca di sini 

• “Algorithmic Theology: A Conceptual Map of 

Faith in the Digital Age” (Bahasa Inggris) 

     Baca di sini 

Karya akademisnya pada jenjang magister juga sudah 

dibukukan dalam “Membangun Kerajaan Allah di Era 

Digital”      akses di sini serta dapat dilihat lengkap      

di sini. 

Selain karya ilmiah, Dharma Leksana produktif menulis 

ratusan buku dalam bentuk penelitian akademik, buku 

populer, kumpulan puisi, hingga novel. Karya-karya 

tersebut dapat diakses melalui TOKO BUKU PWGI 

     lihat koleksi. 

Kiprah Organisasi & Media 

Di ranah pelayanan dan media, Dharma Leksana adalah: 

• Pendiri dan Ketua Umum Perkumpulan 

Wartawan Gereja Indonesia (PWGI) 

• Pendiri berbagai media digital Kristen, antara 

lain: 

o wartagereja.co.id 

o beritaoikoumene.com 

o teologi.digital 

https://online.fliphtml5.com/syony/tujf/
https://online.fliphtml5.com/syony/dhxc/
https://online.fliphtml5.com/syony/cosm/
https://online.fliphtml5.com/syony/kjsk/
https://fliphtml5.com/bookcase/xdfkj/
https://wartagereja.co.id/
https://beritaoikoumene.com/
https://teologi.digital/


o marturia.digital 

o serta puluhan media lain yang tergabung 

dalam PT Dharma Leksana Media 

Group (DHARMAEL), di mana ia 

menjabat sebagai Komisaris 

Selain itu ia juga aktif memimpin sejumlah lembaga dan 

perusahaan: 

• Direktur PT. Berita Siber Indonesia Raya 

(BASERIN) 

• Komisaris PT. Berita Kampus Mediatama 

• Komisaris PT. Media Kantor Hukum Online 

• Pendiri & CEO tokogereja.com 

• Ketua Umum Yayasan Berita Siber Indonesia 

• Direktur PT. Untuk Indonesia Seharusnya 

Karya dan Pengaruh 

Sebagai pemikir sekaligus pelaku, Dharma Leksana 

memposisikan dirinya sebagai jembatan antara teologi, 

pewartaan digital, dan transformasi sosial. Ia aktif 

menulis buku, artikel, serta menjadi narasumber dalam 

berbagai forum gereja, akademik, dan media. 

Karya-karya populer yang banyak dibaca antara lain: 

• Mencari Wajah Allah di Belantara Digital      

akses 

• Jejak Langkah Misiologi Gereja Perdana      

akses 

• Agama, AI, dan Pluralisme      akses 

https://marturia.digital/
https://online.fliphtml5.com/syony/kqji/
https://online.fliphtml5.com/syony/mjax/
https://online.fliphtml5.com/syony/ralp/


• Fenomenologi Edmund Husserl di Era Digital 

     akses 

• Alvin Toffler dan Teologi Digital      akses 

• Algoritma Tuhan: Refleksi tentang Sang 

Programmer Alam Semesta      akses 

• Jurnalisme Profetik di Era Digital      akses 

• Teologi Digital dalam Perspektif Etika Dietrich 

Bonhoeffer      akses 

Dr. Dharma Leksana terus melanjutkan kiprahnya sebagai 

seorang teolog digital, jurnalis profetik, dan pendidik 

iman, dengan visi membangun komunikasi Kristen yang 

kontekstual, transformatif, dan selaras dengan dinamika 

zaman digital. 

 

  

https://online.fliphtml5.com/syony/ueqp/
https://online.fliphtml5.com/syony/rgff/
https://online.fliphtml5.com/syony/tlwq/
https://online.fliphtml5.com/syony/kfmk/
https://online.fliphtml5.com/syony/yahd/


SINOPSIS 

Waktu sering dipahami sebagai sesuatu yang netral, 

teknis, dan tak terelakkan. Kalender digunakan setiap 

hari, Tahun Baru dirayakan secara global, tetapi jarang 

dipertanyakan makna teologis dan historis di baliknya. 

Monograf ini mengajak pembaca untuk meninjau ulang 

asumsi tersebut dengan menempatkan waktu dan kalender 

dalam terang iman Kristen. 

Melalui pendekatan sejarah-teologis yang interdisipliner, 

buku ini menelusuri kesadaran waktu sejak peradaban 

kuno, tradisi Ibrani, kalender Romawi, hingga reformasi 

kalender Gregorian dan globalisasinya sebagai kalender 

sipil dunia. Kalender Masehi tidak dipahami semata-mata 

sebagai produk Barat, melainkan sebagai hasil dialog 

panjang antara astronomi, kekuasaan politik, budaya, dan 

refleksi teologis Gereja sepanjang sejarah. 

Pada pusat refleksi buku ini berdiri peristiwa inkarnasi 

Yesus Kristus, ketika kekekalan Allah memasuki sejarah 

manusia. Inkarnasi menjadi kunci untuk memahami 

waktu bukan sekadar sebagai chronos yang terus berlalu, 

tetapi sebagai kairos - ruang perjumpaan antara Allah dan 

manusia. Dari sinilah Tahun Baru Masehi, ritme liturgi 

Gereja, dan praktik iman sehari-hari memperoleh makna 

teologisnya. 

Di bagian akhir, buku ini mengajukan kritik tajam 

terhadap sekularisasi waktu, percepatan ekstrem, dan 

fragmentasi atensi dalam peradaban modern dan digital. 

Gereja dan umat Kristen diajak untuk menebus waktu - 



bukan dengan melarikan diri dari dunia, tetapi dengan 

menghadirkan ritme hidup yang berakar pada iman, 

harapan, dan tanggung jawab etis di tengah masyarakat 

global. 

Monograf ini ditujukan bagi akademisi, mahasiswa 

teologi, pelayan Gereja, serta pembaca umum yang ingin 

memahami bagaimana iman Kristen memberi orientasi 

makna bagi waktu, kalender, dan kehidupan manusia di 

era modern. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 



 


