SEJARAH WAKTU, TEOLOGI
- DAN TANTANGAN
PERADABAN MODERN =

PENULIS
DR. DHARMA LEKSANA, M.TH., M.SI.




MONOGRAPH

Mengapa Tahun Baru Dimulai?

WAKTU DAN KALENDER MASEHI
DALAM PERSPEKTIF KRISTEN

(Sejarah Waktu, Teologi dan Tantangan Peradaban
Modern)

Penulis :
Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si.

Tahun 2025




Penerbit:

PT. DHARMA LEKSANA MEDIA GROUP

SK-KUMHAM NOMOR AHU-0072639.AH.01.01. TAHUN 2022
NPWP: 61.286.378.7-025.000

Hak Cipta © 2025 oleh Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si
Semua hak dilindungi undang-undang.

Judul: Waktu dan Kalender Masehi dalam Perspektif Kristen:
Sejarah, Teologi, dan Tantangan Peradaban Modern

Penulis: Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si.

Penerbit: PT. DHARMA LEKSANA MEDIA GROUP

Kota Terbit: Jakarta

Tahun Terbit: 2025

ISBN: (Sedang diajukan)

Desain & Layout: Tim PWGI Creative Studio
Kata Pengantar: Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si.

Dicetak di Indonesia
Edisi Pertama, 28 Desember Tahun 2025

Website : https://teologi.digital

Dilarang memperbanyak atau menerjemahkan sebagian atau seluruh
isi buku ini dalam bentuk apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit,
kecuali untuk keperluan pendidikan dan penelitian dengan
menyebutkan sumber.



https://teologi.digital/

Prakata

Buku kecil (short monograph) ini disusun untuk
membantu pembaca memahami bahwa waktu dan
kalender bukanlah realitas netral atau sekadar alat
administratif, melainkan konstruksi historis yang sarat
makna teologis.

Dalam iman Kristen, waktu dipahami sebagai ciptaan
Allah sekaligus arena karya keselamatan-Nya. Oleh
karena itu, refleksi atas kalender - khususnya kalender
Masehi - menjadi pintu masuk penting untuk membaca
relasi antara iman, sejarah, dan peradaban.

Monograf ini mengembangkan pembahasan sejarah
Tahun Baru Masehi ke dalam kerangka yang lebih luas,
yakni teologi waktu Kristen, dialog dengan tradisi
kalender dunia, serta tantangan pemaknaan waktu di era
modern dan digital.




Kata Pengantar Penulis

Waktu adalah kenyataan yang paling dekat dengan
kehidupan manusia, namun sering kali paling jarang
direfleksikan secara mendalam. Kita hidup di dalam
waktu, diatur olehnya, dan kerap tertekan oleh ritmenya.
Kalender, jam, dan penanggalan modern memberi kesan
bahwa waktu hanyalah persoalan teknis dan administratif.
Namun, di balik keteraturan itu, waktu menyimpan
dimensi historis, simbolik, dan teologis yang sangat
menentukan cara manusia memahami dunia dan imannya.

Monograf singkat ini lahir dari keprihatinan akademik
dan pastoral terhadap semakin dangkalnya pemaknaan
waktu dalam masyarakat modern dan digital. Kalender
Masehi dipakai secara global, Tahun Baru dirayakan
secara masif, tetapi refleksi iman Kristen atas makna
waktu, awal, dan pengharapan kerap terpinggirkan.
Padahal, iman Kristen sejak awal memandang waktu
sebagai ciptaan Allah dan arena karya keselamatan-Nya.

Buku ini tidak dimaksudkan sebagai karya teknis
astronomi atau kronologi semata, melainkan sebagai
refleksi historis-teologis yang dapat dibaca oleh kalangan
akademisi, mahasiswa, pelayan Gereja, serta pembaca
umum yang memiliki perhatian pada iman dan budaya.
Dengan menelusuri sejarah kalender dan mengaitkannya
dengan inkarnasi Kristus, teologi waktu, serta tantangan
peradaban digital, penulis berharap buku ini dapat
menjadi sarana dialog antara iman Kristen dan dunia
kontemporer.




Akhirnya, monograf ini mengajak pembaca untuk
kembali menempatkan waktu dalam terang iman: bukan
sebagai musuh yang harus dikejar, melainkan sebagai
anugerah yang harus ditebus, dihayati, dan
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah dan sesama.

Kiranya buku kecil ini dapat memberi kontribusi bagi
pengembangan teologi publik Kristen dan memperkaya
refleksi Gereja dalam menapaki zaman yang terus
bergerak cepat.

Jakarta, 28 Desember 2025

Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si.
- Penulis




Abstrak

Buku Monograf Waktu dan Kalender Masehi dalam
Perspektif Kristen: Sejarah, Teologi, dan Tantangan
Peradaban Modern merupakan monograf singkat yang
mengkaji waktu dan kalender bukan sekadar sebagai
sistem teknis penanggalan, melainkan sebagai konstruksi
historis dan realitas teologis yang membentuk cara
manusia memahami diri, sejarah, dan Allah. Melalui
pendekatan interdisipliner - sejarah peradaban, studi
biblika, teologi sistematis, dan refleksi budaya - buku ini
menelusuri  perkembangan kesadaran waktu sejak
peradaban kuno, tradisi Ibrani, kalender Romawi, hingga
reformasi kalender Gregorian dan globalisasi kalender
Masehi sebagai kalender sipil dunia.

Secara khusus, monograf ini menempatkan inkarnasi
Yesus Kristus sebagai pusat teologi waktu Kristen, di
mana kekekalan Allah memasuki sejarah manusia dan
menguduskan waktu sebagai arena keselamatan. Dalam
konteks modern dan digital, buku ini juga menawarkan
kritik teologis terhadap sekularisasi waktu, percepatan
ekstrem, ekonomi atensi, dan fragmentasi ritme hidup
manusia. Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat
deskriptif-historis, tetapi juga normatif dan reflektif,
mengajak Gereja dan masyarakat Kristen untuk menebus
waktu sebagai anugerah dan panggilan etis di tengah
peradaban global dan digital.

Kata kunci: teologi waktu, kalender Masehi, inkarnasi,
sejarah Kristen, peradaban digital.




Abstract (English)

The book Time and Calendar in Christian Perspective:
History, Theology, and the Challenges of Modern
Civilization is a short monograph that examines time and
calendars not merely as technical systems of chronology,
but as historical constructions and theological realities
shaping human self-understanding, history, and the
experience of God.

Employing an interdisciplinary approach - drawing from
the history of civilizations, biblical studies, systematic
theology, and cultural analysis - this book traces the
development of temporal consciousness from ancient
civilizations and the Hebrew tradition through the Roman
calendar, the Gregorian reform, and the globalization of
the Christian calendar as the modern world’s civil
calendar.

At its theological core, the monograph places the
incarnation of Jesus Christ as the decisive center of
Christian theology of time, where God’s eternity enters
human history and sanctifies time as the arena of
salvation.

Addressing modern and digital contexts, the book offers a
theological critique of the secularization of time, extreme
acceleration, the attention economy, and the
fragmentation of human rhythms.

Rather than remaining purely descriptive, this work
advances a normative and reflective argument, inviting




the Church and contemporary Christians to redeem time
as both divine gift and ethical calling within a global and
digital civilization.

Keywords: theology of time, Gregorian calendar,
incarnation, Christian history, digital civilization.




DAFTAR ISI

Sampul

Halaman Judul

Hak Cipta

Prakata

Kata Pengantar Penulis
Abstrak (Bahasa Indonesia)
Abstract (English)

Daftar Isi

Pendahuluan Umum

Mengapa Waktu dan Kalender Penting bagi Iman
Kristen

Waktu sebagai pengalaman universal manusia
Kalender sebagai konstruksi historis dan
simbolik

Waktu dalam terang iman Kristen: dari kronologi
menuju teologi

BAGIAN I

Waktu dan Kalender dalam Sejarah
Peradaban

Bab 1. Kesadaran Waktu dalam Peradaban Kuno
1.1 Waktu sebagai Pengalaman Alamiah dan
Eksistensial

1.2 Kesadaran Waktu dan Siklus Alam




1.3 Mesir Kuno: Matahari, Sungai Nil, dan Kalender
Surya

1.4 Babilonia: Kalender Lunar dan Astrologi Sakral

1.5 Tradisi Ibrani: Waktu sebagai Sejarah Keselamatan
1.6 Yunani Kuno: Chronos, Kosmos, dan Rasionalitas
Waktu

1.7 Tiongkok Kuno: Harmoni Kosmis dan Ritme Waktu
1.8 Penutup Bab: Dari Kesadaran Alamiah menuju
Refleksi Teologis

BAGIAN Il

Kalender Masehi: Dari Romawi ke Dunia
Kristen

Bab 2. Ragam Sistem Kalender dalam Peradaban
Manusia

2.1 Kalender Surya, Lunar, dan Lunisolar

2.2 Fungsi Sosial, Politik, dan Religius Kalender

2.3 Kalender sebagai Alat Kekuasaan dan Identitas
Budaya

2.4 Kalender dalam Dinamika Iman dan Tradisi

Bab 3. Kalender Romawi dan Makna Awal Tahun
3.1 Kalender Romawi Awal dan Reformasi Julius Caesar
3.2 Januari dan Dewa Yanus: Simbol Transisi dan
Permulaan

3.3 Kalender Julian sebagai Instrumen Kekaisaran

3.4 Warisan Kalender Romawi bagi Dunia Kristen

3.5 Penutup Bab: Awal Tahun antara Politik dan
Simbolisme




Bab 4. Gereja Perdana dan Penafsiran Waktu

4.1 Gereja dalam Dunia Romawi: Tantangan Inkulturasi
4.2 Liturgi sebagai Penafsiran Waktu

4.3 Dari Kalender Sipil ke Kalender Gerejawi

4.4 Kristologi dan Penataan Waktu Iman

4.5 Penutup Bab: Waktu sebagai Kesaksian Iman

Bab 5. Abad Pertengahan dan Keragaman Tahun
Baru Kristen

5.1 Pluralitas Penentuan Awal Tahun di Eropa Kristen
5.2 Tahun Baru 25 Desember: Natal dan Inkarnasi
5.3 Tahun Baru 25 Maret: Kabar kepada Maria dan
Annunciation Style

5.4 Tahun Baru Paskah: Kebangkitan sebagai Pusat
Waktu

5.5 Implikasi Teologis dan Administratif Keragaman
Kalender

5.6 Penutup Bab: Kesatuan Iman dalam Keragaman
Waktu

BAGIAN 111

Reformasi Kalender dan Standarisasi Global

Bab 6. Reformasi Kalender Gregorian

6.1 Masalah Astronomis Kalender Julian

6.2 Paus Gregorius XIII dan Reformasi Kalender
6.3 Dimensi Teologis Reformasi Kalender

6.4 Resistensi Politik dan Konsekuensi Ekumenis
6.5 Penutup Bab: Kalender antara Iman dan limu




Bab 7. Kalender Masehi sebagai Kalender Sipil
Global

7.1 Kalender dan Modernitas Barat

7.2 Kolonialisme dan Penyebaran Kalender Gregorian
7.3 Globalisasi, Standarisasi Waktu, dan Negara Modern
7.4 Kalender Masehi dan Tantangan Pluralisme Budaya
7.5 Penutup Bab: Dari Kalender Gereja ke Kalender
Dunia

BAGIAN IV

Teologi Waktu dalam Kekristenan

Bab 8. Chronos, Kairos, dan Aion dalam Alkitab

8.1 Bahasa Waktu dalam Perjanjian Lama

8.2 Chronos dan Kairos dalam Perjanjian Baru

8.3 Aion dan Horizon Kekekalan

8.4 Sejarah Keselamatan sebagai Struktur Waktu Kristen
8.5 Penutup Bab: Waktu sebagai Wahyu

Bab 9. Inkarnasi Kristus dan Pengudusan Waktu
9.1 Kekekalan Allah dan Sejarah Manusia

9.2 Inkarnasi sebagai Titik Pusat Waktu

9.3 Liturgi, Sakramen, dan Ritme Waktu Gereja

9.4 Eschaton dan Pengharapan Waktu yang Digenapi
9.5 Penutup Bab: Waktu yang Disucikan

Bab 10. Tahun Baru Masehi dalam Perspektif
Teologis Kristen

10.1 Tahun Baru sebagai Peristiwa Kultural dan Liturgis
10.2 Inkarnasi dan Penanggalan Masehi

10.3 Refleksi Teologis atas Awal dan Akhir




10.4 Praksis Iman: Syukur, Pertobatan, dan Harapan
10.5 Penutup Bab: Memulai Tahun dalam Terang
Kristus

BAGIAN V

Waktu, Kalender, dan Tantangan Zaman
Modern

Bab 11. Sekularisasi Waktu dan Budaya Modern

11.1 Waktu sebagai Komoditas dan Disiplin Sosial

11.2 Rasionalisasi, Produktivitas, dan Kehilangan Makna
11.3 Kritik Teologi terhadap Sekularisasi Waktu

11.4 Penutup Bab: Melawan Reduksi Waktu

Bab 12. Waktu dalam Peradaban Digital

12.1 Percepatan Ekstrem dan Fragmentasi Atensi

12.2 Algoritma, Ekonomi Atensi, dan Ritme Hidup
12.3 Tantangan Spiritual di Era Digital

12.4 Respons Teologi Kristen terhadap Budaya Digital
12.5 Penutup Bab: Iman di Tengah Waktu yang
Terpecah

Penutup
Menebus Waktu dalam Terang Iman Kristen
« Sintesis sejarah dan teologi waktu

e Seruan etis bagi Gereja dan masyarakat
« Orientasi pastoral dan publik di era global-digital




Epilog
Hidup di antara Awal dan Akhir Waktu

Glosarium
Daftar Pustaka
Indeks Subjek
Indeks Nama
Profil Penulis
Sinopsis




_ (o)
“ A
n O
M.2
T
|n. (1]
= 2
M (1]
-J
a1
c
S
o N
-4 O
az
£
o W
5 E
O v
)
v
o 0

—

m,




Pendahuluan Umum:
Mengapa Waktu dan Kalender
Penting bagi Iman Kristen

Waktu adalah salah satu dimensi paling mendasar dalam
pengalaman manusia. Setiap manusia hidup di dalam
waktu, dibentuk olehnya, dan pada saat yang sama
berusaha mengaturnya. Kalender merupakan ekspresi
paling konkret dari usaha manusia untuk menata waktu
agar bermakna dan fungsional.

Dalam Kekristenan, waktu tidak hanya dipahami secara
kronologis, tetapi juga secara teologis. Allah yang kekal
berkenan menyatakan diri-Nya di dalam sejarah.
Inkarnasi Kristus menjadi titik temu antara kekekalan dan
waktu. Oleh sebab itu, refleksi atas kalender dan
penanggalan menjadi bagian integral dari refleksi iman.




BAGIAN |

Waktu dan Kalender dalam Sejarah
Peradaban

Bab 1. Kesadaran Waktu dalam Peradaban Kuno
Pendahuluan Bab

Kesadaran akan waktu merupakan salah satu fondasi
paling awal dari lahirnya peradaban manusia. Sebelum
manusia mampu menuliskan sejarah, mereka telah hidup
di dalam ritme waktu yang ditentukan oleh alam:
pergantian siang dan malam, siklus bulan, serta perubahan
musim. Dari pengalaman eksistensial inilah muncul
kebutuhan untuk memahami, mengukur, dan mengelola
waktu. Bab ini membahas bagaimana peradaban-
peradaban kuno mengembangkan kesadaran waktu dan
membingkainya dalam sistem kalender, serta bagaimana
kesadaran tersebut membentuk struktur sosial, religius,
dan kosmologis mereka.

1. Waktu sebagai Pengalaman Alamiah dan
Eksistensial

Pada tahap paling dasar, waktu dialami manusia secara
fenomenologis. Manusia purba belum mengenal jam atau
kalender, tetapi tubuh dan lingkungannya telah menjadi
“alat ukur” waktu. Terbit dan terbenamnya matahari
menandai ritme kerja dan istirahat. Musim hujan dan
kemarau menentukan masa tanam dan panen. Fase-fase




bulan memengaruhi aktivitas berburu, pelayaran, dan
ritual.

Kesadaran waktu pada tahap ini bersifat siklikal. Waktu
tidak dipahami sebagai garis lurus menuju masa depan,
melainkan sebagai lingkaran yang terus berulang. Pola
inilah yang kemudian menjadi dasar bagi hampir semua
sistem kalender awal. Bagi masyarakat kuno, keteraturan
alam bukan sekadar fakta empiris, melainkan tanda
adanya tatanan kosmis yang lebih besar.

2. Mesir Kuno: Waktu, Matahari, dan Sungai
Nil

Peradaban Mesir Kuno merupakan salah satu contoh
paling jelas tentang hubungan antara waktu, alam, dan

kelangsungan ~ hidup  sosial.  Kalender  Mesir
dikembangkan berdasarkan pengamatan terhadap siklus
tahunan Sungai Nil. Banjir tahunan Nil - yang sangat
menentukan kesuburan tanah - menjadi penanda utama
pergantian tahun.

Mesir mengembangkan kalender surya dengan 365 hari,
yang dibagi menjadi 12 bulan masing-masing 30 hari,
ditambah lima hari epagomenal. Kalender ini
menunjukkan tingkat pengamatan astronomi yang tinggi
dan menjadi salah satu fondasi bagi perkembangan
kalender-kalender berikutnya.

Dalam kosmologi Mesir, waktu tidak dipisahkan dari
keabadian. Para dewa dipahami sebagai penguasa waktu,
dan kehidupan setelah kematian dipandang sebagai




kelanjutan eksistensi dalam tatanan kosmis. Dengan
demikian, kalender tidak hanya berfungsi praktis, tetapi
juga religius dan eskatologis.

3. Babilonia dan Tradisi Kalender Lunar

Berbeda dengan  Mesir, peradaban  Babilonia
mengembangkan kalender berbasis bulan. Kalender lunar
Babilonia terdiri dari bulan-bulan yang mengikuti fase
bulan, dengan penyesuaian tertentu agar tetap selaras
dengan tahun matahari.

Kalender ini sangat memengaruhi tradisi penanggalan
selanjutnya, termasuk kalender Ibrani. Dalam tradisi
Babilonia, waktu erat kaitannya dengan astrologi.
Pergerakan benda-benda langit diyakini mencerminkan
kehendak para dewa dan memengaruhi nasib manusia.

Kesadaran waktu di Babilonia bersifat religius-ritual.
Hari-hari tertentu dianggap suci atau berbahaya, dan
kalender berfungsi sebagai panduan etis sekaligus
spiritual. Waktu bukan hanya sesuatu yang diukur, tetapi
sesuatu yang “ditafsirkan”.

4. Tradisi Ibrani: Waktu sebagai Sejarah
Keselamatan

Tradisi Ibrani memberikan kontribusi unik dalam
pemahaman waktu. Meskipun menggunakan kalender
lunisolar, pemaknaan waktu dalam Alkitab Ibrani tidak
berhenti pada siklus alam. Waktu dipahami sebagai arena
tindakan Allah dalam sejarah.




Perayaan-perayaan seperti Paskah, Pondok Daun, dan
Pentakosta bukan sekadar peristiwa musiman, melainkan
peringatan akan tindakan penyelamatan Allah. Dengan
demikian, waktu memperoleh dimensi historis dan
teologis. Masa lalu diingat, masa kini dihayati, dan masa
depan diharapkan sebagai penggenapan janji Allah.

Pandangan ini menjadi fondasi penting bagi teologi waktu
Kristen, yang kelak mengintegrasikan konsep sejarah
linear dengan pengharapan eskatologis.

5. Yunani Kuno: Antara Chronos dan Kosmos
Dalam filsafat Yunani, waktu mulai direfleksikan secara

konseptual. Para filsuf seperti Plato dan Aristoteles
memandang waktu sebagai bagian dari tatanan kosmos

yang rasional. Waktu dipahami sebagai ukuran gerak dan
perubahan.

Meskipun demikian, pemahaman Yunani tentang waktu
cenderung bersifat kosmik dan siklikal. Sejarah tidak
dipahami sebagai progres menuju tujuan akhir yang
transenden, melainkan sebagai pengulangan pola-pola
kosmis.

Konsep ini kelak berdialog secara kritis dengan
pemahaman waktu Kristen, yang menekankan inkarnasi
dan penggenapan sejarah.




6. Tiongkok Kuno: Harmoni Kosmis dan Ritme
Waktu

Dalam peradaban Tiongkok, kalender lunisolar
dikembangkan untuk menjaga harmoni antara langit,
bumi, dan manusia. Waktu dipahami sebagai ritme
kosmis yang harus dijaga agar kehidupan sosial dan moral
tetap seimbang.

Kaisar dipandang sebagai mediator kosmis yang
bertanggung jawab menjaga keteraturan waktu melalui
kalender. Dengan demikian, waktu memiliki dimensi etis
dan politis.

Penutup Bab: Dari Kesadaran Alamiah
menuju Refleksi Teologis

Kesadaran waktu dalam peradaban kuno menunjukkan
bahwa kalender bukanlah sekadar alat teknis, melainkan
ekspresi cara manusia memahami dirinya di dalam
kosmos. Dari siklus alam, manusia belajar tentang
keteraturan, keterbatasan, dan harapan akan keberlanjutan
hidup.

Bab ini menjadi fondasi bagi pembahasan selanjutnya, di
mana kesadaran waktu kuno akan berjumpa dengan iman
Kristen yang memaknai waktu sebagai ciptaan Allah dan
arena keselamatan.




Catatan Kaki Akademik Bab 1

1.

Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The
Nature of Religion (New York: Harcourt, Brace
& World, 1959), 68-95. Eliade menegaskan
bahwa masyarakat tradisional memahami waktu
secara siklikal dan sakral.

Eviatar Zerubavel, Time Maps: Collective
Memory and the Social Shape of the Past
(Chicago: University of Chicago Press, 2003), 1—
22.

. Anthony F. Aveni, Empires of Time: Calendars,

Clocks, and Cultures (New York: Basic Books,
1989), 57-84.

Richard A. Parker, The Calendars of Ancient
Egypt (Chicago: University of Chicago Press,
1950), 3-19.

. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires,

States, and Societies (Oxford: Oxford University
Press, 2012), 45-76.

Mark S. Smith, The Origins of Biblical
Monotheism (Oxford: Oxford University Press,
2001), 102-118.

. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol.

1 (New York: Harper & Row, 1962), 99-120.

. Plato, Timaeus, 37d-38c; Aristotle, Physics,

Book IV.
Marcel Granet, La Pensée Chinoise (Paris: Albin
Michel, 1934), 55-79.

. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1

(Chicago: University of Chicago Press, 1984),
52-87.




Bab 2

Ragam Sistem Kalender Dunia

Pendahuluan Bab

Setelah menelusuri kesadaran waktu dalam peradaban
kuno, pembahasan selanjutnya perlu diarahkan pada
bentuk konkret pengelolaan waktu, yakni sistem kalender.
Kalender merupakan hasil kristalisasi dari pengamatan
astronomis, kebutuhan sosial, serta keyakinan religius
suatu komunitas. la tidak sekadar berfungsi sebagai alat
pengukur hari dan bulan, melainkan sebagai kerangka
simbolik yang membentuk cara manusia memahami
kosmos, sejarah, dan makna hidup.

Bab ini menguraikan ragam sistem kalender dunia -
kalender surya, lunar, dan lunisolar - serta menyoroti
implikasi kultural, religius, dan politis dari masing-
masing sistem. Dengan demikian, pembaca diajak melihat
kalender sebagai cermin pandangan hidup, bukan sekadar
perangkat teknis.

1. Kalender Surya: Matahari sebagai Penentu
Ritme Tahunan

Kalender surya didasarkan pada peredaran bumi
mengelilingi matahari, dengan panjang tahun sekitar
365Y%4 hari. Sistem ini sangat efektif untuk mengatur
aktivitas agraris dan administrasi negara karena selaras
dengan pergantian musim. Oleh sebab itu, kalender surya




banyak digunakan oleh peradaban yang kehidupannya
sangat bergantung pada siklus pertanian.

Peradaban Mesir Kuno menjadi pelopor penting dalam
pengembangan kalender surya. Pengamatan terhadap
terbitnya bintang Sirius dan banjir tahunan Sungai Nil
memungkinkan orang  Mesir  menyusun  sistem
penanggalan yang relatif stabil. Sistem ini kemudian
memengaruhi kalender Romawi, yang pada akhirnya
menjadi dasar kalender Masehi.

Dalam kalender surya, Tahun Baru umumnya
ditempatkan pada titik-titik astronomis penting, seperti
titik balik matahari (solstis) atau titik ekuinoks. Hal ini
menunjukkan bahwa waktu dipahami sebagai bagian dari
keteraturan kosmik yang dapat diprediksi dan diukur.
Pandangan ini berkontribusi besar pada lahirnya konsep
waktu linear yang dominan dalam dunia modern.

2. Kalender Lunar: Bulan dan Ritme Ritual

Berbeda dengan kalender surya, kalender lunar
didasarkan pada siklus fase bulan yang berlangsung
sekitar 29% hari. Dua belas bulan lunar hanya
menghasilkan sekitar 354 hari, sehingga kalender ini tidak
selaras dengan tahun matahari dan musim.

Kalender Islam (Hijriah) merupakan contoh paling
konsisten dari kalender lunar. Dalam sistem ini, bulan-
bulan ibadah seperti Ramadan bergerak secara dinamis
melintasi musim. Pergerakan ini menegaskan bahwa
waktu religius tidak tunduk pada siklus alamiah pertanian,




melainkan pada ritme sakral yang ditentukan oleh wahyu
dan tradisi.

Kalender lunar menumbuhkan kesadaran waktu yang
sangat ritualistik. Penentuan awal bulan melalui rukyat
atau hisab bukan sekadar soal teknis, melainkan peristiwa
religius yang menegaskan keterhubungan komunitas
dengan tanda-tanda langit.

3. Kalender Lunisolar: Menjembatani Alam
dan Iman

Kalender lunisolar merupakan upaya sintesis antara
kalender surya dan lunar. Sistem ini menggunakan bulan
sebagai dasar penanggalan, tetapi menambahkan bulan
kabisat secara periodik agar kalender tetap selaras dengan
tahun matahari.

Kalender Ibrani dan kalender Tionghoa adalah contoh
utama kalender lunisolar. Dalam tradisi lbrani,
penyesuaian ini memiliki makna teologis yang penting,
karena hari-hari raya yang diperintahkan dalam Taurat
harus dirayakan pada musim tertentu. Dengan demikian,
kesetiaan pada wahyu dipadukan dengan kepekaan
terhadap ritme alam.

Kalender lunisolar mencerminkan pandangan waktu yang
dialogis. Waktu alamiah dan waktu religius tidak
dipertentangkan, melainkan dipertemukan dalam harmoni
yang dinamis.




4. Kalender dan Identitas Budaya-Religius

Setiap sistem kalender membentuk identitas kolektif suatu
komunitas. Kalender menentukan kapan orang bekerja
dan beristirahat, kapan mereka beribadah dan merayakan
peristiwa penting. Dengan demikian, kalender menjadi
sarana pembentukan ingatan kolektif.

Perayaan Tahun Baru dalam berbagai budaya - Imlek,
Nowruz, Rosh Hashanah, dan Tahun Baru Masehi -
menunjukkan bahwa awal tahun selalu dimaknai sebagai
momen pembaruan, baik secara kosmis, sosial, maupun
spiritual. Tahun Baru bukan sekadar transisi kronologis,
melainkan ritus simbolik yang mengarahkan kembali
orientasi hidup komunitas.

5. Kalender sebagai Instrumen Kekuasaan

Dalam banyak peradaban, kalender tidak dilepaskan dari
struktur kekuasaan. Penetapan kalender sering kali
menjadi hak prerogatif otoritas politik atau religius.
Mengendalikan kalender berarti mengendalikan ritme
kehidupan masyarakat.

Kaisar Romawi, kaisar Tiongkok, dan pemimpin religius
di berbagai tradisi menggunakan kalender sebagai simbol
legitimasi. Perubahan kalender sering kali menandai
perubahan rezim atau paradigma kekuasaan. Fakta ini
menegaskan bahwa kalender selalu berada di
persimpangan antara ilmu pengetahuan, iman, dan politik.




Penutup Bab: Kalender sebagai Cermin
Pandangan Hidup

Ragam sistem kalender dunia memperlihatkan bahwa
waktu tidak pernah dipahami secara netral. Setiap
kalender memuat asumsi tentang kosmos, manusia, dan
yang ilahi. Oleh karena itu, memahami kalender berarti
memahami pandangan hidup suatu peradaban.

Kesadaran ini menjadi landasan penting untuk membaca
kalender Masehi secara kritis dan teologis. Kalender
Masehi bukan hanya hasil perhitungan astronomis,
melainkan warisan historis yang sarat makna dan akan
menjadi fokus pembahasan pada bab-bab berikutnya.




Catatan Kaki Akademik Bab 2

1.

Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires,
States, and Societies (Oxford: Oxford University
Press, 2012), 1-24. Karya ini menjadi rujukan
utama mengenai ragam sistem kalender di dunia
kuno dan klasik.

. Anthony F. Aveni, Empires of Time: Calendars,

Clocks, and Cultures (New York: Basic Books,
1989), 1-56. Aveni menguraikan hubungan
antara astronomi, budaya, dan sistem kalender
lintas peradaban.

E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar

and Its History (Oxford: Oxford University

Press, 1998), 17-64. Buku ini memberikan
tinjauan sistematis tentang kalender surya, lunar,
dan lunisolar.

. Otto Neugebauer, The Exact Sciences in

Antiquity, 2nd ed. (Providence: Brown University
Press, 1957), 83-121.

Mircea Eliade, Cosmos and History: The Myth of
the Eternal Return (Princeton: Princeton
University Press, 1954), 21-48.

. J. C. D. Clark, The Calendar: Humanity’s Epic

Struggle to Determine a True and Accurate Year
(New York: Walker & Company, 1999), 45-88.
Mark Cohen, The Cultic Calendars of the Ancient
Near East (Bethesda: CDL Press, 1993), 5-39.

. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1

(Chicago: University of Chicago Press, 1984),
87-112.




Bab 3

Kalender Romawi dan Makna
Awal Tahun

Pendahuluan Bab

Kalender Masehi yang digunakan secara luas pada masa
kini tidak dapat dilepaskan dari akar sejarahnya dalam
peradaban Romawi. Sebelum mengalami Kristenisasi
makna dan reformasi astronomis, penanggalan Romawi
telah lebih dahulu membentuk cara manusia Barat
memahami awal, pertengahan, dan akhir tahun. Bab ini
membahas perkembangan kalender Romawi sejak fase
awal monarki, reformasi Republik dan Kekaisaran,
hingga makna simbolik awal tahun pada 1 Januari yang
kelak diwarisi oleh kalender Kristen dan kalender
Gregorian.

1. Kalender Romawi Awal: Dari Romulus
hingga Numa

Tradisi Romawi sendiri mengaitkan kalender paling awal
dengan Romulus, pendiri legendaris kota Roma. Kalender
Romulus diyakini hanya terdiri dari sepuluh bulan dengan
total 304 hari, dimulai dari bulan Martius (Maret) yang
berkaitan erat dengan Mars, dewa perang. Sistem ini
mencerminkan karakter masyarakat Romawi awal yang
agraris-militeristik, di mana aktivitas politik dan
peperangan dimulai pada musim semi.




Ketidakteraturan kalender awal ini kemudian mendorong
reformasi pada masa Raja Numa Pompilius (abad ke-7
SM). Numa menambahkan dua bulan baru - lanuarius dan
Februarius - sehingga jumlah bulan menjadi dua belas.
Dengan demikian, siklus tahunan lebih mendekati tahun
matahari. Penambahan ini sekaligus menandai pergeseran
kesadaran religius Romawi, dari orientasi militer menuju
keteraturan ritus dan hukum sakral.

2. lanuarius dan Dewa Yanus: Simbol Ambang
dan Permulaan

Bulan Januari memperoleh namanya dari Yanus (Janus),
dewa bermuka dua yang memandang ke masa lalu dan
masa depan sekaligus. Yanus merupakan simbol ambang
(limen): pintu, gerbang, peralihan, dan permulaan. Dalam

imajinasi religius Romawi, setiap awal menuntut refleksi
dan kesiapan.

Makna simbolik ini menjadikan Januari sebagai bulan
yang sangat tepat untuk memulai tahun. Doa,
persembahan, dan harapan baik dipanjatkan kepada
Yanus agar perjalanan tahun baru berlangsung selaras
dengan kehendak para dewa. Dengan demikian, awal
tahun bukan sekadar perubahan angka kalender,
melainkan peristiwa religius yang sarat makna
kosmologis dan etis.




3. Kalender Romawi Republik: Politik dan
Manipulasi Waktu

Pada masa Republik, kalender Romawi menjadi arena
kepentingan politik. Para pontifex memiliki kewenangan
untuk menambah atau mengurangi hari melalui
penyisipan bulan interkalasi. Praktik ini sering
disalahgunakan demi keuntungan politik, misalnya
memperpanjang masa jabatan pejabat tertentu atau
menunda pemilihan umum.

Situasi ini menunjukkan bahwa kalender bukanlah sistem
netral. la merupakan instrumen kekuasaan yang
memengaruhi ritme sosial, ekonomi, dan hukum.
Ketidakpastian kalender bahkan berdampak pada
aktivitas keagamaan dan pertanian, karena hari-hari suci
dan musim tanam menjadi sulit diprediksi.

4. Reformasi Julius Caesar dan Lahirnya
Kalender Julian

Kekacauan kalender Republik mendorong Julius Caesar
melakukan reformasi besar pada tahun 46 SM dengan
bantuan astronom Aleksandria, Sosigenes. Reformasi ini
menghasilkan kalender Julian yang berbasis pada tahun
matahari dengan panjang 365Y4 hari.

Tahun dibagi menjadi dua belas bulan dengan distribusi
hari yang lebih stabil. Sistem tahun kabisat diperkenalkan
untuk menjaga keselarasan dengan siklus astronomis.
Reformasi ini bukan hanya tindakan teknis, tetapi juga
simbol konsolidasi kekuasaan Kekaisaran. Kalender




menjadi alat standardisasi waktu bagi seluruh wilayah
Romawi.

5. Penetapan 1 Januari sebagai Awal Tahun
Sipil

Meskipun bulan Maret pernah menjadi awal tahun
Romawi, sejak 153 SM tanggal 1 Januari ditetapkan
sebagai awal tahun sipil, bertepatan dengan pelantikan
para konsul. Penetapan ini bersifat administratif dan
politis, namun tetap membawa resonansi religius melalui
simbol Yanus.

Pilihan ini kelak memiliki dampak jangka panjang. Ketika
Kekristenan muncul dan berkembang di dalam
Kekaisaran Romawi, Gereja tidak dapat mengabaikan
struktur waktu yang telah mengakar kuat dalam
kehidupan sosial. Kalender Romawi menjadi wadah awal
dialog antara iman Kristen dan kebudayaan klasik.

6. Dari Kalender Pagan ke Kalender Kristen

Pada abad-abad awal Kekristenan, Gereja tidak serta-
merta menghapus kalender Romawi. Sebaliknya, Gereja
mengadopsi struktur kalender yang ada dan mengisinya
dengan makna baru. Hari-hari dan bulan-bulan yang
sebelumnya terkait dengan dewa-dewa pagan ditafsirkan
ulang dalam terang iman kepada Kristus.

Proses ini menunjukkan strategi inkulturasi yang khas:
bukan penghancuran total, melainkan transformasi
makna. Awal tahun yang dahulu dipersembahkan kepada




Yanus, perlahan menjadi kesempatan refleksi iman, doa,
dan pengharapan dalam Kristus, Sang Alfa dan Omega.

Penutup Bab

Kalender Romawi dan makna awal tahun menunjukkan
bahwa waktu selalu berada di persimpangan antara
kosmos, kekuasaan, dan iman. Penetapan 1 Januari
sebagai awal tahun merupakan warisan Romawi yang
kemudian ditafsirkan ulang oleh Kekristenan.

Dari sinilah kalender Masehi bertumbuh sebagai sistem
waktu yang tidak hanya mengatur kehidupan sosial, tetapi
juga membuka ruang refleksi teologis tentang awal,
tujuan, dan penggenapan sejarah.




Catatan Kaki Akademik Bab 3

1.

Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires,
States, and Societies (Oxford: Oxford University
Press, 2012), 121-165.

Macrobius, Saturnalia, 1.7-10.

Mary Beard, John North, and Simon Price,

Religions of Rome, Vol. 1 (Cambridge:

Cambridge University Press, 1998), 55-72.

. J. C. D. Clark, The Calendar: Humanity’s Epic

Struggle to Determine a True and Accurate Year
(New York: Walker & Company, 1999), 89-112.
E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar

and Its History (Oxford: Oxford University

Press, 1998), 65-82.

. Anthony F. Aveni, Empires of Time: Calendars,

Clocks, and Cultures (New York: Basic Books,
1989), 129-150.

. Peter Brown, The Rise of Western Christendom
(Oxford: Blackwell, 2003), 45-58.

. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1
(Chicago: University of Chicago Press, 1984),
104-121.




Bab 4

Gereja Perdana dan Penafsiran
Waktu

Inkulturasi Liturgis dan Teologis
Pendahuluan Bab

Munculnya Kekristenan tidak terjadi di ruang hampa
sejarah. Gereja perdana lahir dan bertumbuh di dalam
dunia Mediterania yang telah memiliki struktur waktu,
kalender, dan ritme perayaan yang mapan. Oleh karena
itu, relasi Gereja dengan waktu tidak pernah bersifat
ahistoris.

Bab ini membahas bagaimana Gereja perdana
menafsirkan waktu dalam terang iman kepada Kristus,
sekaligus melakukan proses inkulturasi terhadap kalender
dan budaya waktu Romawi-Yahudi. Penafsiran ini
bersifat teologis, liturgis, dan pastoral, membentuk
fondasi kalender Kristen yang berkembang kemudian.

1. Waktu dalam Kesaksian Alkitab Perjanjian
Baru

Perjanjian Baru menampilkan pemahaman waktu yang
khas dan transformatif. Injil dan tulisan-tulisan rasuli
menggunakan bahasa waktu bukan hanya sebagai
kronologi, tetapi sebagai kategori teologis.




Istilah chronos dan kairos menjadi kunci untuk
memahami cara Gereja mula-mula memaknai kehadiran
Allah dalam sejarah.

Chronos menunjuk pada waktu yang mengalir secara
linear dan terukur, sedangkan kairos menunjuk pada saat
yang penuh makna ilahi - momen intervensi Allah.
Pewartaan Yesus tentang Kerajaan Allah menekankan
bahwa kairos telah tergenapi: “Waktunya (kairos) telah
genap” (Mrk. 1:15). Dengan demikian, waktu dipahami
sebagai medan perjumpaan antara kehendak Allah dan
respons manusia.

2. Inkarnasi Kristus sebagai Pusat Waktu

Bagi Gereja perdana, inkarnasi Yesus Kristus menjadi
pusat teologi waktu. Allah yang kekal masuk ke dalam
chronos manusiawi. Peristiwa kelahiran, pelayanan,
kematian, dan kebangkitan Kristus dipahami bukan
sekadar kejadian historis, melainkan titik balik kosmis.

Rasul Paulus menegaskan bahwa Kristus datang “ketika
genap waktunya” (pleroma tou chronou, Gal. 4:4).
Pernyataan ini menunjukkan bahwa sejarah memiliki arah
dan tujuan.

Inkarnasi menguduskan waktu, menjadikannya sarana
keselamatan. Pandangan ini membedakan Kekristenan
dari kosmologi siklikal Yunani maupun ritualisme
kalender pagan.




3. Gereja Perdana dan Warisan Kalender
Yahudi

Sebagai gerakan yang berakar dalam Yudaisme, Gereja
perdana mewarisi struktur waktu Yahudi. Hari Sabat,
kalender lunisolar, dan perayaan-perayaan besar Israel
menjadi kerangka awal kehidupan liturgis Kristen.

Namun, sejak awal terjadi reinterpretasi. Kebangkitan
Kristus pada hari pertama minggu (dies dominica)
memberi makna baru pada ritme mingguan. Hari Minggu
secara bertahap menggantikan Sabat sebagai hari utama
peribadahan Kristen. Perubahan ini bukan sekadar
administratif, melainkan pengakuan teologis bahwa
kebangkitan adalah pusat iman Kristen.

4. Dialog dan Ketegangan dengan Kalender
Romawi

Gereja perdana juga hidup di bawah kalender Romawi.
Hari-hari raya kekaisaran, perayaan dewa-dewi, dan ritme
sipil menjadi konteks tak terhindarkan. Sikap Gereja
terhadap kalender Romawi bersifat ambivalen: ada
penolakan terhadap kultus pagan, tetapi juga adopsi
struktur waktu yang sudah dikenal luas.

Alih-alih menciptakan kalender baru secara total, Gereja
memilih strategi transformasi makna. Bulan dan hari yang
sama diisi dengan perayaan iman Kristen. Pendekatan ini
memungkinkan iman Kristen berakar dalam kehidupan
sosial tanpa kehilangan identitas teologisnya.




5. Perkembangan Awal Kalender Liturgis
Kristen

Pada abad-abad pertama, kalender liturgis Kristen
berkembang secara bertahap. Paskah menjadi pusat tahun
liturgis, diikuti oleh Pentakosta. Perayaan Natal muncul
kemudian dan ditempatkan dalam dialog simbolik dengan
perayaan musim dingin Romawi.

Kalender liturgis tidak hanya mengingat peristiwa masa
lalu, tetapi menghadirkannya secara sakramental. Gereja
memahami liturgi sebagai anamnesis, yakni penghadiran
karya keselamatan Kristus dalam waktu kini. Dengan
demikian, waktu liturgis bersifat partisipatif dan
eskatologis.

6. Para Bapa Gereja dan Refleksi Teologis
tentang Waktu

Para Bapa Gereja memberikan kontribusi penting dalam
penafsiran teologis tentang waktu. Ireneus menekankan
kesatuan sejarah keselamatan dari penciptaan hingga
penggenapan. Origenes melihat sejarah sebagai pedagogi
ilahi yang menuntun manusia kepada kesempurnaan.

Augustinus, khususnya dalam Confessiones, memberikan
refleksi mendalam tentang waktu sebagai pengalaman
batin manusia di hadapan Allah yang kekal. Bagi
Augustinus, waktu menemukan maknanya dalam relasi
dengan  Allah, bukan dalam dirinya sendiri.
Pandangannya menjadi salah satu fondasi teologi waktu
Kristen Barat.




7. Waktu, Liturgi, dan Etos Hidup Kristen

Penafsiran waktu oleh Gereja perdana tidak berhenti pada
ranah konseptual. la membentuk etos hidup umat. Waktu
dipahami sebagai anugerah yang harus ditebus (Ef. 5:16).
Kesadaran eskatologis mendorong hidup berjaga-jaga,
pertobatan, dan pengharapan.

Dengan demikian, kalender Kristen berfungsi pedagogis.
la mendidik umat untuk hidup dalam ritme iman, bukan
semata ritme ekonomi atau politik. Waktu sehari-hari
diintegrasikan ke dalam narasi keselamatan.

Penutup Bab

Gereja perdana menunjukkan bahwa iman Kristen tidak
menolak waktu dan kalender, melainkan menafsirkannya
ulang. Melalui inkarnasi, kebangkitan, dan liturgi, waktu
dipahami sebagai ciptaan Allah yang ditebus dan
diarahkan menuju penggenapan eskatologis. Penafsiran
inilah yang menjadi dasar bagi perkembangan kalender
Masehi dan praktik perayaan Tahun Baru dalam tradisi
Kristen.




Catatan Kaki Akademik Bab 4

. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia:
Westminster Press, 1950), 27-56.

. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol.
1 (New York: Harper & Row, 1962), 113-132.

. N. T. Wright, The New Testament and the People
of God (Minneapolis: Fortress Press, 1992), 280
305.

. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1
(Chicago: University of Chicago Press, 1984),
169-198.

. Willy Rordorf, Sunday: The History of the Day of
Rest and Worship in the Earliest Centuries of the
Christian Church (London: SCM Press, 1968),
45-72.

. Thomas J. Talley, The Origins of the Liturgical
Year (Collegeville: Liturgical Press, 1991), 1-38.

. Irenaeus, Against Heresies, 1V.20.

. Augustine, Confessiones, XI.

. Peter Brown, The Rise of Western Christendom
(Oxford: Blackwell, 2003), 60—78.

. Robert Taft, The Liturgy of the Hours in East and
West (Collegeville: Liturgical Press, 1986), 3-25.




Bab 5
Abad Pertengahan dan Keragaman
Tahun Baru Kristen

25 Desember, 25 Maret, Paskah, dan Ragam
Awal Tahun

Pendahuluan Bab

Abad Pertengahan merupakan periode penting dalam
sejarah Kekristenan ketika pemaknaan waktu dan
kalender mengalami perkembangan kompleks. Tidak
seperti asumsi modern yang cenderung menganggap
Tahun Baru Kristen selalu jatuh pada 1 Januari, realitas
abad pertengahan justru menunjukkan keragaman praktik
penetapan awal tahun.

Keragaman ini tidak bersifat kacau, melainkan berakar
pada pertimbangan teologis, liturgis, kosmologis, dan
administratif.

Bab ini membahas ragam penetapan Tahun Baru Kristen
pada Abad Pertengahan serta makna teologis yang
melatarbelakanginya.

1. Waktu Kristen Abad Pertengahan: Antara
Liturgi dan Administrasi

Dalam masyarakat Kristen abad pertengahan, waktu tidak
dipahami secara tunggal. Terdapat perbedaan antara




waktu liturgis Gereja dan waktu sipil-administratif
kerajaan atau kota. Kalender liturgis berpusat pada
perayaan karya keselamatan Kristus, sementara kalender
sipil  berfungsi mengatur pajak, hukum, dan
pemerintahan.

Perbedaan ini memungkinkan koeksistensi berbagai awal
tahun. Satu komunitas dapat merayakan Tahun Baru
liturgis pada satu tanggal, sementara urusan administratif
mengikuti tanggal lain. Hal ini menunjukkan bahwa
konsep “tahun” tidak bersifat absolut, melainkan
kontekstual dan fungsional.

2. 25 Desember: Natal sebagai Awal Tahun

Di beberapa wilayah Eropa Kristen, khususnya yang
dipengaruhi tradisi Romawi dan liturgi Barat, Tahun Baru
dirayakan pada 25 Desember, bertepatan dengan perayaan
Natal. Penetapan ini didasarkan pada keyakinan bahwa
kelahiran Kristus merupakan awal baru bagi sejarah
manusia.

Natal dipahami sebagai momen inkarnasi Allah ke dalam
waktu. Dengan memulai tahun pada Natal, umat Kristen
menegaskan bahwa sejarah dimulai kembali di dalam
Kristus. Pendekatan ini menempatkan inkarnasi sebagai
fondasi seluruh perjalanan waktu manusia.




3. 25 Maret: Annunciation Style dan Misteri
Inkarnasi

Tanggal 25 Maret, hari raya Kabar Sukacita
(Annunciation), menjadi salah satu awal tahun yang
paling signifikan dalam tradisi abad pertengahan,
terutama di Inggris, Italia, dan sebagian Prancis. Pada hari
ini diperingati saat Malaikat Gabriel menyampaikan kabar
kepada Maria tentang kelahiran Yesus.

Secara teologis, 25 Maret dipahami sebagai saat konsepsi
Kristus - permulaan inkarnasi. Dalam imajinasi teologis
abad pertengahan, tanggal ini bahkan sering dikaitkan
sekaligus dengan penciptaan dunia dan penyaliban
Kristus. Dengan demikian, 25 Maret memuat simbolisme
kosmik tentang awal, penebusan, dan penggenapan.

4. Paskah: Tahun Baru yang Bergerak

Di beberapa konteks, khususnya dalam tradisi yang sangat
liturgis, Paskah menjadi titik awal tahun. Paskah
dipahami sebagai pusat iman Kristen karena kebangkitan
Kristus menandai kemenangan atas maut dan permulaan
ciptaan baru.

Namun, karena Paskah merupakan hari raya yang dapat
berpindah (movable feast), penetapan ini menimbulkan
kompleksitas administratif. Meskipun demikian, secara
teologis Paskah menegaskan bahwa waktu Kristen
berpusat pada kebangkitan, bukan sekadar pada kelahiran
atau administrasi sipil.




5.1 Januari: Circumcision Style dan Warisan
Romawi

Tanggal 1 Januari tetap bertahan sebagai salah satu awal
tahun di beberapa wilayah, terutama dalam konteks
administratif dan hukum. Dalam tradisi Kristen, tanggal
ini kemudian dikaitkan dengan perayaan Sunat Yesus
(Circumcision of Christ), delapan hari setelah kelahiran-
Nya.

Melalui reinterpretasi ini, Gereja memberikan makna
kristologis pada tanggal yang sebelumnya sarat simbol
pagan. Dengan demikian, 1 Januari tidak ditolak, tetapi
ditransformasikan  menjadi  bagian dari  narasi
keselamatan.

6. Dampak Keragaman Awal Tahun terhadap
Kehidupan Sosial

Keragaman awal tahun di Abad Pertengahan sering
menimbulkan kebingungan kronologis bagi sejarawan
modern. Namun, bagi masyarakat saat itu, keragaman ini
merupakan bagian dari kehidupan yang terstruktur secara
religius.

Penanggalan yang berbeda mencerminkan pluralitas
otoritas: Gereja, kerajaan, dan kota. Waktu menjadi arena
dialog antara iman dan kekuasaan. Justru melalui
ketegangan inilah terbentuk kesadaran bahwa waktu
berada di bawah kedaulatan Allah, bukan semata
manusia.




7. Menuju Standarisasi: Akhir Abad
Pertengahan

Menjelang akhir Abad Pertengahan, kebutuhan akan
standarisasi waktu semakin terasa, terutama seiring
berkembangnya perdagangan, birokrasi, dan komunikasi
antarwilayah. Keragaman awal tahun perlahan
dipersempit, meskipun tidak sepenuhnya dihapus.

Proses ini membuka jalan bagi reformasi kalender pada
masa berikutnya, termasuk reformasi Gregorian pada
abad ke-16. Namun, penting dicatat bahwa standarisasi
bukanlah penolakan teologi waktu abad pertengahan,
melainkan adaptasi terhadap perubahan sosial.

Penutup Bab

Keragaman Tahun Baru Kristen di Abad Pertengahan
menunjukkan bahwa waktu dalam iman Kristen bersifat
kaya dan berlapis. Berbagai awal tahun - Natal,
Annunciation, Paskah, dan 1 Januari - mewakili pusat-
pusat teologis yang berbeda, namun saling melengkapi.

Dari sini tampak bahwa kalender Kristen bukan sekadar
alat hitung waktu, melainkan cermin iman Gereja dalam
membaca karya Allah di dalam sejarah.




Catatan Kaki Akademik Bab 5

1.

Reginald L. Poole, The Beginning of the Year in
the Middle Ages (London: British Academy,
1921), 1-48.

. John James Bond, Handy Book of Rules and

Tables for Verifying Dates with the Christian Era
(London: George Bell & Sons, 1875), 85-104.
E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar

and Its History (Oxford: Oxford University

Press, 1998), 83-108.

. Thomas J. Talley, The Origins of the Liturgical

Year (Collegeville: Liturgical Press, 1991), 88—
121.

. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires,

States, and Societies (Oxford: Oxford University
Press, 2012), 287-315.

. Georges Duby, The Age of the Cathedrals

(Chicago: University of Chicago Press, 1981),
47-63.

. Jacques Le Goff, Time, Work, and Culture in the

Middle Ages (Chicago: University of Chicago
Press, 1980), 29-52.

. Augustine, Sermons on the Liturgical Year,

khususnya khotbah Natal dan Paskah.

. Peter Brown, The Rise of Western Christendom

(Oxford: Blackwell, 2003), 150-168.

. Robert Bartlett, The Making of Europe:

Conquest, Colonization and Cultural Change
(Princeton: Princeton University Press, 1993),
112-130.




Bab 6

Reformasi Kalender Gregorian

Astronomi, Teologi, dan Politik Gereja

Pendahuluan Bab

Reformasi Kalender Gregorian pada akhir abad ke-16
merupakan salah satu peristiwa paling menentukan dalam
sejarah penanggalan dunia. Reformasi ini tidak sekadar
persoalan teknis-astronomis, melainkan juga
mencerminkan kepedulian teologis Gereja serta dinamika
politik dan otoritas Gereja Katolik Roma dalam dunia
Kristen dan Eropa modern awal.

Bab ini membahas latar belakang ilmiah, motivasi
teologis, proses reformasi, serta dampak luas kalender
Gregorian terhadap kehidupan gerejawi dan sipil.

1. Masalah Kalender Julian: Ketidaktepatan
Astronomis

Kalender Julian, yang diperkenalkan oleh Julius Caesar
pada tahun 46 SM, menetapkan panjang tahun sebesar
365% hari. Meskipun relatif akurat pada masanya,
kalender ini memiliki selisih sekitar 11 menit per tahun
dibandingkan tahun tropis sebenarnya.

Selisih kecil ini menumpuk dari abad ke abad. Pada abad
ke-16, kalender Julian telah bergeser sekitar sepuluh hari




dari posisi astronomisnya. Akibatnya, perayaan Paskah -
yang bergantung pada titik balik musim semi - semakin
menjauh dari dasar astronomis yang telah ditetapkan
Konsili Nicea (325 M).

2. Kepentingan Teologis: Paskah dan Kesetiaan
pada Tradisi Gereja

Motivasi utama reformasi kalender bersifat teologis.
Gereja memandang kesesuaian perayaan Paskah dengan
musim semi sebagai hal yang sangat penting karena
Paskah merupakan pusat kalender liturgis Kristen.

Pergeseran kalender dianggap sebagai penyimpangan dari
tatanan kosmis yang dikehendaki Allah dan disepakati
oleh Gereja purba. Dengan demikian, koreksi kalender
dipahami sebagai tindakan pemulihan, bukan inovasi
radikal. Reformasi bertujuan menjaga kesinambungan
tradisi iman dan kesetiaan pada warisan konsili-konsili
ekumenis.

3. Paus Gregorius X111 dan Proses Reformasi

Reformasi kalender dilaksanakan pada masa Paus
Gregorius XIII melalui bulla Inter gravissimas (1582).
Paus membentuk komisi ilmiah yang terdiri dari teolog
dan astronom, termasuk Christophorus Clavius, seorang
Yesuit yang berperan penting dalam perumusan teknis
kalender baru.

Reformasi ini menetapkan penghapusan sepuluh hari
kalender (4 Oktober langsung diikuti 15 Oktober 1582)




serta penyempurnaan aturan tahun kabisat. Tahun abad
(century years) tidak lagi otomatis menjadi kabisat,
kecuali yang habis dibagi 400. Aturan ini meningkatkan
akurasi kalender secara signifikan.

4. Dimensi Politik dan Otoritas Gereja

Reformasi Kalender Gregorian juga memiliki implikasi
politik. Penerimaan kalender baru menjadi indikator relasi
antara negara, Gereja, dan otoritas paus. Negara-negara
Katolik relatif cepat mengadopsinya, sementara negara-
negara Protestan dan Ortodoks menolak atau menunda
penerapan karena kecurigaan terhadap otoritas Roma.

Penolakan ini menunjukkan bahwa kalender tidak pernah
netral. la merepresentasikan kuasa simbolik. Mengikuti
kalender berarti mengakui otoritas tertentu. Baru berabad-
abad kemudian kalender Gregorian diterima secara luas
sebagai kalender sipil lintas agama dan budaya.

5. Dampak Liturgis dan Sosial Reformasi
Kalender

Dalam konteks gerejawi, kalender Gregorian menata
ulang perayaan liturgis secara lebih konsisten dengan
dasar astronomis dan teologis. Perhitungan Paskah
menjadi lebih stabil, dan kalender liturgis memperoleh
kepastian jangka panjang.

Dalam kehidupan sosial, reformasi ini memengaruhi
kontrak hukum, perhitungan pajak, dan ritme ekonomi.
Penyesuaian sepuluh hari sempat menimbulkan




kebingungan dan resistensi masyarakat, tetapi dalam
jangka panjang kalender Gregorian justru memberikan
stabilitas temporal.

6. Dari Kalender Gereja ke Kalender Dunia

Meskipun berakar dalam konteks Katolik, kalender
Gregorian secara bertahap menjadi kalender sipil global.
Kolonialisme Eropa, perdagangan internasional, dan
perkembangan sains modern mendorong adopsi kalender
ini di berbagai belahan dunia.

Ironisnya, kalender yang semula ditolak karena alasan
teologis akhirnya diterima karena alasan praktis dan
ilmiah. Hal ini menunjukkan bagaimana produk teologi
dan gereja dapat bertransformasi menjadi instrumen
global yang melampaui batas-batas religiusnya.

Penutup Bab

Reformasi  Kalender  Gregorian  memperlihatkan
perjumpaan kompleks antara astronomi, teologi, dan
politik Gereja. Kalender ini lahir dari keinginan untuk
setia pada iman dan realitas kosmis, namun kemudian
membentuk  kehidupan global modern. Dengan
memahami reformasi ini, kita melihat bahwa kalender
Masehi bukan sekadar warisan teknis, melainkan hasil
refleksi iman yang berdampak lintas zaman.




Catatan Kaki Akademik Bab 6

1. E. G. Richards, Mapping Time: The Calendar
and Its History (Oxford: Oxford University
Press, 1998), 109-136.

. J. L. Heilbron, The Sun in the Church:
Cathedrals as Solar Observatories (Cambridge,
MA: Harvard University Press, 1999), 203-227.

. Christophorus Clavius, Romani Calendarii a
Gregorio XIII Restituti Explicatio (Rome, 1603).

. Sacha Stern, Calendars in Antiquity: Empires,
States, and Societies (Oxford: Oxford University
Press, 2012), 349-372.

. Thomas J. Talley, The Origins of the Liturgical
Year (Collegeville: Liturgical Press, 1991), 201
225.

. John W. O’Malley, Trent: What Happened at the
Council (Cambridge, MA: Harvard University
Press, 2013), 256-270.

. Anthony Grafton, Calendars, Chronology, and
Historical Research (Chicago: University of
Chicago Press, 2009), 67—89.

Robert Poole, Time’s Alteration: Calendar
Reform in Early Modern England (London: UCL
Press, 1998), 1-28.

. Peter Burke, Popular Culture in Early Modern
Europe (Aldershot: Ashgate, 2009), 181-195.

. Jacques Le Goff, History and Memory (New
York: Columbia University Press, 1992), 123—
140.




BAB 7
KALENDER MASEHI SEBAGAI
KALENDER SIPIL GLOBAL

7.1 Pendahuluan

Bab ini membahas transformasi Kalender Masehi -
khususnya kalender Gregorian - dari sebuah sistem
penanggalan Gereja Katolik Barat menjadi kalender sipil
global yang digunakan hampir oleh seluruh negara di
dunia.

Proses ini tidak berlangsung secara netral atau alamiah,
melainkan melalui dinamika kompleks yang melibatkan
kolonialisme Eropa, modernisasi administratif negara-
bangsa, perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi,
serta arus globalisasi ekonomi dan budaya.

Dengan demikian, kalender Gregorian tidak hanya
merupakan instrumen pengukuran waktu, tetapi juga
simbol hegemoni epistemik Barat dalam tata dunia
modern.

7.2 Dari Kalender Gerejawi ke Kalender
Negara-Bangsa

Pada awalnya, kalender Gregorian dirancang sebagai
reformasi liturgis untuk mengoreksi kesalahan astronomis




kalender Julian, khususnya demi ketepatan penentuan
Paskah. Namun sejak abad ke-17 dan ke-18, fungsi
kalender ini meluas dari ranah gerejawi ke ranah
administratif negara. Negara-negara Eropa mulai
mengadopsi kalender Gregorian sebagai dasar pencatatan
sipil: perpajakan, kontrak hukum, perdagangan, dan
administrasi pemerintahan.

Munculnya negara-bangsa modern menuntut
standardisasi waktu sebagai syarat rasionalisasi birokrasi.
Dalam kerangka ini, kalender menjadi instrumen
kekuasaan administratif. Max Weber menyebut proses ini
sebagai rasionalisasi formal, di mana waktu diukur,
dibagi, dan distandarkan demi efisiensi sistem sosial
modern. Kalender Gregorian, dengan struktur matematis
yang relatif stabil dan kompatibel dengan astronomi
modern, memenuhi kebutuhan tersebut.

7.3 Kolonialisme dan Ekspansi Kalender
Masehi

Ekspansi global kalender Gregorian tidak dapat
dipisahkan dari kolonialisme Eropa sejak abad ke-16.
Melalui penjajahan Spanyol, Portugis, Belanda, Inggris,
dan Prancis, kalender Masehi diperkenalkan - dan
seringkali dipaksakan - kepada masyarakat Asia, Afrika,
dan Amerika.

Dalam konteks kolonial, kalender Gregorian berfungsi
sebagai alat kontrol administratif: penentuan hari kerja,
pajak, kalender tanam kolonial, pendidikan, dan sistem




hukum. Kalender lokal - baik berbasis lunar, lunisolar,
maupun ritual-keagamaan - sering dipinggirkan atau
direduksi menjadi fungsi seremonial semata. Dengan
demikian, kalender menjadi bagian dari apa yang oleh
Michel Foucault disebut sebagai technologies of power,
yakni mekanisme halus yang membentuk subjek kolonial
melalui pengaturan waktu.

Namun, penting dicatat bahwa adopsi kalender Masehi di
banyak wilayah tidak selalu berarti penerimaan total. Di
berbagai budaya, terjadi praktik hibridisasi: kalender
Gregorian digunakan untuk urusan sipil dan ekonomi,
sementara kalender tradisional tetap hidup dalam ritus
keagamaan dan kebudayaan lokal.

7.4 Modernisasi, Sains, dan Standardisasi

Waktu Global

Abad ke-19 dan ke-20 menyaksikan percepatan
modernisasi yang semakin memperkuat posisi kalender
Gregorian. Revolusi industri, perkembangan transportasi
(kereta api, kapal uap), dan komunikasi (telegraf)
menuntut sinkronisasi waktu lintas wilayah.

Puncaknya adalah Konferensi Meridian Internasional
tahun 1884 yang menetapkan Greenwich Mean Time
(GMT) sebagai standar waktu dunia. Meskipun
konferensi ini tidak secara langsung mengatur kalender,
ia mengukuhkan paradigma waktu linear, universal, dan
terukur yang sejalan dengan struktur kalender Gregorian.
Kalender dan jam menjadi dua sisi dari rezim waktu
modern yang bersifat global dan mekanistik.




Dalam kerangka ini, kalender Gregorian dipandang
sebagai sistem waktu yang “netral”, ilmiah, dan universal.
Namun para pemikir kritis menegaskan bahwa klaim
netralitas ini menyembunyikan sejarah dominasi budaya
Barat dan marginalisasi konsep waktu non-Barat yang
bersifat siklikal, kosmis, atau ritual.

7.5 Globalisasi dan Penerimaan Kalender
Gregorian

Pada abad ke-20, terutama pasca Perang Dunia I,
kalender Gregorian semakin menguat sebagai standar
internasional melalui lembaga-lembaga global seperti
Perserikatan ~ Bangsa-Bangsa, sistem perdagangan
internasional, perbankan, dan hukum internasional.
Hampir seluruh negara di dunia Kkini menggunakan
kalender Gregorian sebagai kalender sipil resmi,
meskipun beberapa tetap mempertahankan kalender
religius atau budaya lain secara paralel.

Fenomena ini menunjukkan bahwa kalender Gregorian
telah menjadi lingua franca temporalis - bahasa waktu
bersama - dalam peradaban global. Namun, penerimaan
ini sering bersifat pragmatis, bukan ideologis atau
teologis. Kalender dipakai demi keterhubungan global,
bukan karena kesepakatan metafisis tentang makna
waktu.

7.6 Refleksi Teologis Kritis

Dari perspektif Kristen, globalisasi kalender Masehi
menghadirkan ambiguitas teologis. Di satu sisi, ia




mencerminkan  jejak historis  kekristenan  dalam
membentuk peradaban dunia. Di sisi lain, sekularisasi
kalender mengaburkan akar Kristologis penanggalan
Anno Domini, yang kini sering direduksi menjadi sistem
numerik tanpa referensi iman.

Teologi Kristen dipanggil untuk merefleksikan kembali
makna waktu bukan sebagai komoditas atau instrumen
kontrol, melainkan sebagai ruang rahmat (tempus
gratiae). Dalam konteks globalisasi, Gereja diundang
untuk berdialog dengan berbagai konsep waktu budaya
lain, sambil tetap menyaksikan iman akan Allah yang
bekerja dalam sejarah.

7.7 Kesimpulan

Bab ini menunjukkan bahwa kalender Masehi menjadi
kalender sipil global melalui proses historis yang
melibatkan kekuasaan, sains, dan modernitas. Kalender
bukan sekadar alat hitung waktu, tetapi cermin relasi
antara iman, politik, dan budaya. Kesadaran kritis atas
sejarah ini membuka ruang bagi pemaknaan waktu yang
lebih adil, dialogis, dan teologis dalam dunia global
kontemporer.




Catatan Kaki Bab 7

. Max Weber, Economy and Society, Vol. 1
(Berkeley: University of California Press, 1978).
Michel Foucault, Discipline and Punish: The
Birth of the Prison (New York: Vintage Books,
1977).

. E. P. Thompson, “Time, Work-Discipline, and
Industrial Capitalism,” Past & Present 38 (1967).

. Vanessa Ogle, The Global Transformation of
Time: 1870-1950 (Cambridge, MA: Harvard
University Press, 2015).

. Arjun Appadurai, Modernity at Large: Cultural
Dimensions of Globalization (Minneapolis:
University of Minnesota Press, 1996).

. Jacques Le Goff, Time, Work, and Culture in the

Middle Ages (Chicago: University of Chicago
Press, 1980).




Bab 8

Teologi Waktu dalam Kekristenan

Chronos, Kairos, dan Aion: dari Alkitab hingga
Refleksi Kontemporer

Pendahuluan Bab

Jika kalender Gregorian menunjukkan bagaimana waktu
diatur secara sosial dan politis, maka teologi Kristen
bertanya lebih mendasar: apakah hakikat waktu itu
sendiri di hadapan Allah? Kekristenan tidak hanya
mewarisi  sistem penanggalan tertentu, tetapi juga
membawa pemaknaan teologis yang khas tentang waktu.

Bab ini membahas tiga konsep kunci waktu dalam tradisi
Kristen - chronos, kairos, dan aion - dengan menelusuri
akar biblika, perkembangan patristik, hingga refleksi
teologi kontemporer.

Melalui pembahasan ini, pembaca diajak memahami
bahwa waktu dalam iman Kristen bukan semata-mata alur
netral yang berjalan otomatis, melainkan ruang
perjumpaan antara Allah dan manusia, sejarah dan
keselamatan, keterbatasan dan pengharapan kekal.




1. Chronos: Waktu Linear dan Keterbatasan
Manusia

Dalam bahasa Yunani Perjanjian Baru, chronos merujuk
pada waktu dalam pengertian kuantitatif dan berurutan. la
adalah waktu yang dapat dihitung, diukur, dan diatur.
Chronos adalah waktu sehari-hari: detik, jam, hari, tahun
- waktu yang menjadi dasar bagi kalender, jam mekanik,
dan sistem administrasi sosial.

Alkitab tidak menolak dimensi chronos. Justru, Kitab
Suci mengakui keteraturan waktu sebagai bagian dari
ciptaan Allah. Kejadian 1 menegaskan bahwa matahari
dan bulan diciptakan untuk menandai hari, musim, dan
tahun. Mazmur dan kitab Pengkhotbah secara jujur
menggambarkan keterbatasan manusia yang hidup di

dalam chronos: manusia lahir, bekerja, menua, dan mati.

Namun, Alkitab juga menegaskan bahwa chronos bukan
penguasa tertinggi. Waktu linear tidak absolut; ia berada
di bawah kedaulatan Allah. Kesadaran ini mencegah
manusia menjadikan waktu sebagai berhala atau sekadar
komoditas. Dalam perspektif iman, chronos adalah
anugerah yang harus dihidupi secara bertanggung jawab.

2. Kairos: Waktu Allah dan Momen
Keselamatan

Berbeda dengan chronos, istilah kairos menunjuk pada
waktu yang berkualitas - waktu yang penuh makna,
momen penentuan, atau saat ilahi. Dalam Perjanjian Baru,




kairos sering digunakan untuk menggambarkan tindakan
Allah yang menentukan dalam sejarah.

Yesus memulai pelayanan-Nya dengan pernyataan:
“Waktunya telah genap (kairos), Kerajaan Allah sudah
dekat” (Markus 1:15). Di sini, waktu tidak lagi sekadar
rentetan kronologis, melainkan momen pewahyuan dan
panggilan pertobatan. Kairos adalah saat ketika Allah
bertindak dan manusia dipanggil untuk merespons.

Dalam tradisi Gereja, konsep kairos menjadi dasar bagi
pemahaman liturgi. Tahun liturgi tidak hanya mengulang
peristiwa-peristiwva masa lalu, tetapi menghadirkan
kembali karya keselamatan Allah dalam konteks umat
masa kini. Natal, Paskah, dan Pentakosta bukan sekadar
tanggal dalam kalender, melainkan kairos - waktu rahmat.

3. Aion: Waktu Kekal dan Horizon Eskatologis

Konsep ketiga, aion, merujuk pada zaman atau kekekalan.
Dalam  Alkitab, aion sering digunakan untuk
membedakan “zaman ini” dan “zaman yang akan datang.”
Dengan demikian, aion membuka cakrawala eskatologis
dalam pemahaman waktu Kristen.

Kekristenan memahami sejarah bukan sebagai lingkaran
abadi, tetapi sebagai perjalanan menuju penggenapan.
Waktu bergerak dari penciptaan menuju pemulihan segala
sesuatu di dalam Kristus. Dalam pengertian ini, aion
menegaskan bahwa waktu duniawi memiliki tujuan akhir
yang melampaui dirinya sendiri.




Pengharapan akan hidup kekal tidak meniadakan nilai
waktu sekarang, tetapi justru memberinya makna. Hidup
di dalam aion yang akan datang dimulai sejak sekarang,
ketika manusia hidup dalam iman, pengharapan, dan
kasih.

4. Bapa-Bapa Gereja dan Sintesis Teologis
Waktu

Para Bapa Gereja memberikan kontribusi penting dalam
merumuskan  teologi  waktu.  Agustinus, dalam
Confessiones, merenungkan waktu sebagai misteri
batiniah. Menurutnya, masa lalu, kini, dan masa depan
hadir dalam jiwa manusia sebagai ingatan, perhatian, dan
pengharapan.

Agustinus juga menegaskan bahwa Allah tidak berada di
dalam waktu seperti manusia. Allah melampaui waktu,
namun berkenan masuk ke dalam waktu melalui
inkarnasi. Dengan demikian, Kristus menjadi pusat
sejarah sekaligus kunci pemahaman waktu.

Pemikiran ini membentuk dasar bagi teologi sejarah
Kristen: waktu memiliki arah, makna, dan tujuan karena
Allah sendiri terlibat di dalamnya.

5. Teologi Waktu dalam Refleksi Kontemporer

Dalam teologi modern dan kontemporer, refleksi tentang
waktu semakin diperdalam. Teolog seperti Karl Barth
menegaskan bahwa Yesus Kristus adalah “waktu Allah




bagi manusia.” Dalam diri Kristus, kekekalan dan waktu
bertemu.

Paul Tillich dan Jirgen Moltmann menekankan dimensi
eskatologis waktu. Harapan akan masa depan Allah
memberikan Kritik profetis terhadap struktur waktu yang
menindas, seperti waktu yang direduksi menjadi efisiensi
ekonomi atau produktivitas semata.

Dalam konteks ini, teologi waktu menjadi sarana kritik
budaya. la mengingatkan bahwa percepatan hidup
modern dan digital berpotensi mengikis kedalaman
eksistensial dan spiritual manusia.

Penutup Bab: Menjalani Waktu sebagai
Panggilan Iman

Teologi Kristen memandang waktu sebagai ciptaan,
anugerah, dan panggilan. Chronos mengajarkan
keteraturan dan tanggung jawab, kairos mengingatkan
akan momen rahmat dan keputusan iman, sementara aion
membuka horizon pengharapan kekal.

Dengan kerangka ini, orang percaya diajak tidak sekadar
“menghabiskan waktu”, tetapi menebus waktu dalam
terang kasih dan kehendak Allah. Bab ini menjadi
jembatan penting menuju refleksi kritis atas waktu dalam
budaya modern dan digital yang akan dibahas pada bab-
bab berikutnya.




Catatan Kaki Akademik Bab 8

. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol.
1 (New York: Harper & Row, 1962), 99-120.

. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia:
Westminster Press, 1950), 29-51.

. Rudolf Bultmann, Theology of the New
Testament, Vol. 1 (New York: Scribner, 1951),
41-60.

. Augustine, Confessiones, Book XI.

. Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. I11/2
(Edinburgh: T&T Clark, 1960), 523-540.

. Paul Tillich, Systematic Theology, Vol. 3
(Chicago: University of Chicago Press, 1963),
369-388.

. Jurgen Moltmann, Theology of Hope

(Minneapolis: Fortress Press, 1993), 15-32.

. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1
(Chicago: University of Chicago Press, 1984),
52-87.

. James K. A. Smith, Desiring the Kingdom
(Grand Rapids: Baker Academic, 2009), 155—
176.

. Byung-Chul Han, The Scent of Time (Cambridge:
Polity Press, 2017), 1-24.




Bab 9

Inkarnasi Kristus dan Pengudusan
Waktu

Puncak Teologi Waktu dalam Kekristenan

Pendahuluan Bab

Jika konsep chronos, kairos, dan aion menyingkapkan
kerangka teologis tentang waktu, maka inkarnasi Yesus
Kristus merupakan puncak dan pusatnya. Dalam iman
Kristen, Allah tidak hanya mengatur atau menafsirkan
waktu dari kejauhan, tetapi berkenan masuk ke dalam
waktu manusia. Inkarnasi menandai momen radikal
ketika kekekalan menjumpai sejarah, dan waktu ciptaan
dikuduskan oleh kehadiran Sang Firman.

Bab ini membahas inkarnasi Kristus sebagai pusat teologi
waktu Kristen. Melalui pendekatan biblika, patristik, dan
teologis, bab ini menunjukkan bagaimana kelahiran,
kehidupan, kematian, dan kebangkitan Kristus mengubah
pemahaman manusia tentang waktu, sejarah, dan
kalender.




1. Inkarnasi sebagai Peristiwa Historis dan
Teologis

Prolog Injil Yohanes menegaskan bahwa “Firman itu
telah menjadi manusia” (Yoh. 1:14). Pernyataan ini
mengandung implikasi waktu yang sangat mendalam.
Firman yang kekal tidak meniadakan sejarah, tetapi
masuk ke dalamnya. Inkarnasi terjadi pada waktu tertentu,
di tempat tertentu, dan dalam konteks sosial-politik
tertentu.

Injil Lukas secara eksplisit menempatkan kelahiran Yesus
dalam kerangka sejarah dunia: masa pemerintahan Kaisar
Augustus, sensus Romawi, dan kepemimpinan lokal.
Penekanan ini menunjukkan bahwa keselamatan Kristen
tidak bersifat mitologis-abstrak, melainkan historis-
konkret.

Dengan demikian, waktu sejarah (chronos) menjadi
medium karya keselamatan Allah. Sejarah tidak lagi
netral atau sekadar berulang, tetapi menjadi sarana
pewahyuan dan penebusan.

2. “Genaplah Waktu”: Inkarnasi sebagai
Kairos Universal

Rasul Paulus menulis, “Tetapi setelah genap waktunya
(pleroma tou chronou), Allah mengutus Anak-Nya” (Gal.
4:4). Ungkapan ini mempertemukan chronos dan kairos.
Inkarnasi terjadi dalam urutan waktu, tetapi sekaligus
merupakan momen ilahi yang menentukan bagi seluruh
sejarah.




Inkarnasi bukan sekadar salah satu peristiwa religius,
melainkan titik balik kosmik. Sejak Kristus hadir dalam
dunia, sejarah memperoleh orientasi baru. Masa lalu
dibaca ulang sebagai persiapan, masa Kkini sebagai
kesempatan keselamatan, dan masa depan sebagai
pengharapan penggenapan.

Dalam terang ini, kelahiran Kristus dipahami Gereja
bukan hanya sebagai peristiwa biologis, tetapi sebagai
kairos keselamatan yang terus dihadirkan dalam iman dan
liturgi.

3. Kristus sebagai Pusat dan Ukuran Sejarah

Tradisi Kristen awal dengan cepat memahami bahwa
Kristus adalah pusat sejarah. Konsep ini terlihat dalam
penanggalan Anno Domini yang kemudian berkembang.
Meskipun sistem ini disempurnakan secara historis jauh
kemudian, gagasan teologisnya jelas: sejarah manusia
dibaca dalam terang Kristus.

Para Bapa Gereja menegaskan bahwa sebelum Kristus,
sejarah bergerak menuju-Nya; sesudah Kristus, sejarah
bergerak dari-Nya menuju penggenapan akhir. Dengan
demikian, waktu tidak lagi bersifat relatif atau
fragmentaris, tetapi memiliki pusat dan arah.

Pemahaman ini membedakan kekristenan dari pandangan
siklikal kuno dan memberi dasar bagi teologi sejarah
linear yang penuh harapan.




4. Liturgi Gereja sebagai Pengudusan Waktu

Inkarnasi Kristus tidak hanya dikenang secara intelektual,
tetapi dihidupi secara liturgis. Gereja menguduskan waktu
melalui kalender liturgi yang berpusat pada misteri
Kristus: Natal, Paskah, Kenaikan, dan Pentakosta.

Dalam liturgi, waktu profan diubah menjadi waktu kudus.
Gereja tidak melarikan diri dari kalender sipil, tetapi
mengisinya dengan makna teologis. Minggu sebagai dies
Domini menjadi tanda bahwa seluruh waktu manusia
diarahkan kepada Tuhan.

Dengan demikian, inkarnasi melahirkan praksis konkret:
waktu sehari-hari dihayati sebagai ruang perjumpaan
dengan Allah.

5. Inkarnasi dan Etika Waktu

Pengudusan waktu melalui inkarnasi memiliki implikasi
etis. Jika Allah berkenan hadir dalam waktu manusia,
maka setiap momen memiliki nilai moral dan spiritual.
Hidup Kristen dipanggil untuk memaknai waktu sebagai
tanggung jawab, bukan sekadar sumber daya yang
dieksploitasi.

Rasul Paulus mengingatkan jemaat untuk ‘“menebus
waktu” (Ef. 5:16). Ungkapan ini menegaskan bahwa
waktu dapat disia-siakan atau ditebus. Inkarnasi memberi
dasar teologis bagi etika waktu yang berorientasi pada
kasih, pelayanan, dan keadilan.




6. Inkarnasi sebagai Kritik terhadap
Sekularisasi Waktu

Dalam dunia modern, waktu sering direduksi menjadi
komoditas ekonomi. Kecepatan, efisiensi, dan
produktivitas menjadi ukuran utama. Inkarnasi Kristus
menghadirkan kritik profetis terhadap reduksi tersebut.

Allah memilih hadir dalam kesederhanaan, keterbatasan,
dan ritme manusiawi. Hal ini menantang budaya yang
memuja percepatan dan mengabaikan kedalaman.
Inkarnasi mengingatkan bahwa waktu menemukan
maknanya bukan dalam akumulasi, tetapi dalam relasi.

Penutup Bab:

Waktu yang Dikuduskan oleh Kristus

Inkarnasi Kristus menyingkapkan bahwa waktu bukan
musuh iman, melainkan sarana rahmat. Dalam Kristus,
chronos diterangi oleh kairos, dan diarahkan menuju aion
yang akan datang.

Bab ini menegaskan bahwa pusat teologi waktu Kristen
bukanlah kalender atau sistem penanggalan, melainkan
pribadi Yesus Kristus sendiri. Dari Dia, oleh Dia, dan
kepada Dia, waktu memperoleh makna, arah, dan
penggenapannya.




Catatan Kaki Akademik Bab 9

. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia:
Westminster Press, 1950), 35-65.

. Raymond E. Brown, The Birth of the Messiah
(New York: Doubleday, 1993), 412-436.

. N. T. Wright, The New Testament and the People
of God (Minneapolis: Fortress Press, 1992), 247—
268.

. Augustine, De Civitate Dei, Book XI-XII.

. Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. IV/1
(Edinburgh: T&T Clark, 1956), 3-45.

. Joseph Ratzinger (Benedict XVI), The Spirit of
the Liturgy (San Francisco: Ignatius Press, 2000),
92-108.

. Alexander Schmemann, Introduction to
Liturgical Theology (Crestwood: St Vladimir’s
Seminary Press, 1986), 61-85.

. Jurgen Moltmann, The Coming of God
(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 1-23.

. Wolfhart Pannenberg, Systematic Theology, Vol.
3 (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 587—-604.

. James K. A. Smith, Awaiting the King (Grand
Rapids: Baker Academic, 2017), 181-203.




Bab 10

Tahun Baru Masehi dalam
Perspektif Teologis Kristen

Inkarnasi, Kalender, dan Praksis Iman di Ambang
Waktu Baru

Pendahuluan Bab

Setelah membahas inkarnasi Kristus sebagai pusat teologi
waktu, pertanyaan berikutnya bersifat praktis-teologis:
bagaimana orang Kristen memaknai Tahun Baru
Masehi? Apakah pergantian tahun sekadar konvensi
kalender sipil, ataukah memiliki makna rohani tertentu
bagi iman Kristen?

Bab ini menempatkan Tahun Baru Masehi dalam terang
inkarnasi dan teologi waktu Kristen. Dengan demikian,
Tahun Baru tidak dipahami sebagai ritus sekuler semata,
tetapi sebagai momen reflektif di mana iman, sejarah, dan
praksis hidup berjumpa.

1. Tahun Baru Masehi: Antara Kalender Sipil
dan Tradisi Gereja

Secara historis, penetapan 1 Januari sebagai awal tahun
merupakan hasil dari perkembangan kalender Romawi
dan reformasi kalender Gregorian. Gereja tidak secara
teologis “menciptakan” Tahun Baru Masehi, namun




dalam perjalanannya Gereja hidup berdampingan dengan
kalender sipil tersebut.

Sikap Gereja terhadap Tahun Baru Masehi bersifat
inkulturatif. Gereja tidak menolak kalender sipil, tetapi
menafsirkannya kembali dalam terang iman. Hal ini
tampak dalam berbagai tradisi liturgis yang menjadikan
awal tahun sebagai momen doa, syukur, dan perenungan.

Dengan demikian, Tahun Baru Masehi menjadi ruang
dialog antara iman Kristen dan kehidupan sosial modern.

2. Inkarnasi sebagai Kunci Hermeneutik
Tahun Baru

Inkarnasi Kristus memberikan kerangka hermeneutik bagi

pemaknaan Tahun Baru. Allah yang masuk ke dalam
waktu manusia menguduskan setiap pergantian waktu,
termasuk transisi dari satu tahun ke tahun berikutnya.

Tahun Baru dipahami bukan sebagai “awal absolut”,
melainkan  sebagai kelanjutan perjalanan sejarah
keselamatan. Setiap tahun berdiri di antara ingatan akan
karya Allah di masa lalu dan pengharapan akan
penggenapan di masa depan.

Dalam perspektif ini, Tahun Baru menjadi kairos reflektif
- momen rahmat untuk memperbarui komitmen iman di
tengah chronos yang terus berjalan.




3. Tahun Baru dan Dimensi Liturgis

Meskipun kalender liturgi Kristen tidak dimulai pada 1
Januari, Gereja tetap memberi perhatian khusus pada awal
tahun sipil. Dalam tradisi Barat, 1 Januari juga berkaitan
dengan peringatan Nama Yesus atau Santa Maria Bunda
Allah, yang secara tidak langsung tetap terhubung dengan
misteri inkarnasi.

Banyak gereja mengadakan ibadah malam tahun baru atau
kebaktian awal tahun. Praktik ini menegaskan bahwa
waktu baru dimulai dalam doa dan penyerahan diri kepada
Allah. Liturgi menjadi sarana pengudusan waktu sipil.

Dengan demikian, Tahun Baru Masehi tidak berdiri di
luar iman, tetapi diintegrasikan ke dalam kehidupan
rohani umat.

4. Refleksi Etis: Menebus Waktu di Awal
Tahun

Awal tahun sering dikaitkan dengan resolusi dan
perencanaan. Dalam perspektif teologis Kristen, resolusi
Tahun Baru tidak semata-mata bertujuan peningkatan
diri, tetapi pembaruan hidup di hadapan Allah.

Ajakan Paulus untuk “menebus waktu” (Ef. 5:16)
memperoleh makna konkret pada awal tahun. Orang
percaya diajak mengevaluasi penggunaan waktu: apakah
waktu dihidupi dalam kasih, keadilan, dan pelayanan, atau
justru dihabiskan dalam kesia-siaan.




Dengan demikian, Tahun Baru menjadi momen etis yang
menuntut pertobatan dan pembaruan.

5. Kritik terhadap Perayaan Tahun Baru yang
Reduktif

Budaya modern sering merayakan Tahun Baru secara
hedonistik dan konsumtif. Pergantian tahun direduksi
menjadi pesta, kembang api, dan hiburan sesaat.
Perspektif ini berisiko mengosongkan makna waktu dari
dimensi transendennya.

Teologi  Kristen tidak menolak sukacita, tetapi
menempatkannya dalam kerangka syukur dan tanggung
jawab. Inkarnasi mengajarkan bahwa sukacita sejati tidak
terpisah dari kesederhanaan dan makna.

Dengan demikian, refleksi teologis atas Tahun Baru
berfungsi sebagai kritik profetis terhadap budaya yang
memutlakkan kesenangan sesaat.

6. Tahun Baru sebagai Tanda Pengharapan
Eskatologis

Setiap awal tahun juga mengingatkan akan keterbatasan
waktu manusia. Tahun yang berlalu tidak dapat diulang,
dan tahun yang datang belum tentu dialami sepenuhnya.
Kesadaran ini membuka ruang bagi pengharapan
eskatologis.

Dalam terang iman Kristen, setiap Tahun Baru menunjuk
kepada “langit dan bumi yang baru”. Pergantian tahun




menjadi tanda kecil dari pembaruan kosmis yang
dijanjikan Allah.

Dengan demikian, Tahun Baru tidak hanya menatap ke
depan secara temporal, tetapi juga secara teologis -
menuju kepenuhan waktu di dalam Kristus.

Penutup Bab:

Memulai Tahun dalam Terang Inkarnasi

Tahun Baru Masehi, meskipun berasal dari kalender sipil,
dapat dimaknai secara teologis dalam terang inkarnasi
Kristus. la menjadi momen refleksi, pertobatan, syukur,
dan pengharapan.

Bab ini menegaskan bahwa orang Kristen tidak hidup di
luar kalender dunia, tetapi juga tidak tunduk sepenuhnya
pada logika sekuler waktu. Dalam Kristus, setiap awal dan
akhir waktu diarahkan kepada Allah yang setia menyertai
sejarah manusia.




Catatan Kaki Akademik Bab 10

. Oscar Cullmann, Christ and Time (Philadelphia:
Westminster Press, 1950), 70-93.

. Alexander Schmemann, For the Life of the World
(Crestwood: St Vladimir’s Seminary Press,
1973), 58-76.

. Joseph Ratzinger (Benedict XVI), The Spirit of
the Liturgy (San Francisco: Ignatius Press, 2000),
90-115.

. Paul Ricoeur, Time and Narrative, Vol. 1
(Chicago: University of Chicago Press, 1984),
91-117.

. James K. A. Smith, You Are What You Love
(Grand Rapids: Brazos Press, 2016), 133-152.

. Jurgen Moltmann, Theology of Hope
(Minneapolis: Fortress Press, 1993), 30-48.

. Byung-Chul Han, The Scent of Time (Cambridge:
Polity Press, 2017), 25-44.

. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol.
1 (New York: Harper & Row, 1962), 121-140.
N. T. Wright, Surprised by Hope (New York:
HarperOne, 2008), 207-225.

. David F. Ford, Theology: A Very Short
Introduction (Oxford: Oxford University Press,
1999), 102-118.




Bab 11

Sekularisasi Waktu dan Budaya
Modern

Waktu sebagai Komoditas, Disiplin Modern, dan
Kritik Teologis

Pendahuluan Bab

Peradaban modern ditandai oleh perubahan radikal dalam
cara manusia memahami dan mengelola waktu. Jika
dalam iman Kristen waktu dipahami sebagai ciptaan
Allah dan arena keselamatan, maka modernitas cenderung
mereduksi waktu menjadi sumber daya yang netral,
terukur, dan dapat dieksploitasi. Proses inilah yang
disebut sebagai sekularisasi waktu.

Bab ini menganalisis bagaimana waktu mengalami
transformasi dalam budaya modern: dari realitas sakral
menjadi komoditas ekonomi dan instrumen disiplin
sosial. Selanjutnya, bab ini mengajukan kritik teologis
Kristen terhadap reduksi tersebut, serta menawarkan
pemulihan makna waktu dalam terang iman.

1. Dari Waktu Sakral ke Waktu Fungsional
Dalam masyarakat pra-modern, waktu terjalin erat dengan

ritme religius dan kosmis. Kalender liturgis, hari raya
keagamaan, dan siklus alam membentuk kesadaran waktu




kolektif. Modernitas, terutama sejak Revolusi Industri,
menggeser paradigma ini.

Waktu tidak lagi terutama dipahami sebagai anugerah,
melainkan sebagai sarana efisiensi. Jam mekanik, jadwal
kerja, dan pembagian waktu yang ketat menciptakan
kesadaran baru: waktu harus dimanfaatkan secara
maksimal agar produktif.

Proses ini menandai pergeseran dari waktu sakral menuju
waktu fungsional - waktu yang diukur berdasarkan
kegunaan ekonomisnya.

2. Waktu sebagai Komoditas dalam
Kapitalisme Modern

Dalam sistem kapitalisme, waktu berubah menjadi
komoditas.  Ungkapan  “waktu  adalah  uang”
mencerminkan logika dasar ekonomi modern. Nilai waktu
ditentukan oleh produktivitas, bukan oleh makna
relasional atau spiritual.

Pekerja tidak hanya menjual tenaga, tetapi juga menjual
waktu hidupnya. Jam kerja, lembur, dan target produksi
menjadi indikator utama nilai seseorang. Dalam konteks
ini, waktu kehilangan dimensi personal dan etis.

Teologi Kristen memandang fenomena ini secara Kritis.
Jika  waktu adalah  ciptaan  Allah, maka
memperlakukannya semata sebagai barang dagangan
berarti mengabaikan  dimensi  teologis  dan
antropologisnya.




3. Disiplin Waktu dan Kekuasaan Modern

Selain sebagai komoditas, waktu juga berfungsi sebagai
instrumen disiplin. Michel Foucault menunjukkan bahwa
masyarakat modern mengatur tubuh dan perilaku manusia
melalui pengelolaan waktu yang ketat: jadwal, tenggat,
dan ritme institusional.

Sekolah, pabrik, kantor, dan negara menggunakan waktu
untuk membentuk subjek yang patuh dan efisien.
Keterlambatan dipandang sebagai pelanggaran moral,
sementara kepatuhan pada jadwal dianggap sebagai
kebajikan.

Dalam perspektif ini, waktu bukan sekadar alat netral,
tetapi sarana kekuasaan yang membentuk cara manusia
hidup dan berpikir.

4. Percepatan Waktu dan Krisis Makna

Budaya modern dan pascamodern ditandai oleh
percepatan. Teknologi mempercepat komunikasi,
produksi, dan konsumsi. Hartmut Rosa menyebut
fenomena ini sebagai social acceleration.

Percepatan menghasilkan paradoks: meskipun teknologi
menghemat waktu, manusia justru merasa semakin
kekurangan waktu. Kehidupan menjadi fragmentaris,
dangkal, dan dipenuhi kecemasan.

Dari perspektif teologis, percepatan ini menggerus
kemampuan manusia untuk mengalami keheningan,




kontemplasi, dan relasi yang mendalam - dimensi yang
esensial bagi kehidupan rohani.

5. Kritik Teologi Kristen terhadap Sekularisasi
Waktu

Teologi Kristen menawarkan kritik mendasar terhadap
sekularisasi waktu. Pertama, iman Kristen menegaskan
bahwa waktu adalah ciptaan Allah, bukan milik manusia
sepenuhnya. Oleh karena itu, manusia dipanggil untuk
mengelola waktu secara bertanggung jawab, bukan
eksploitatif.

Kedua, inkarnasi Kristus menantang logika efisiensi
modern. Allah hadir dalam keterbatasan, kesabaran, dan
ritme manusiawi. Inkarnasi menolak absolutisasi
kecepatan dan produktivitas.

Ketiga, pengharapan eskatologis membebaskan manusia
dari tirani waktu sekarang. Hidup tidak ditentukan semata
oleh target jangka pendek, tetapi diarahkan pada
kepenuhan di dalam Allah.

6. Menuju Pemulihan Makna Waktu

Sebagai respons terhadap sekularisasi, teologi Kristen
mengajak umat untuk memulihkan makna waktu. Praktik-
praktik seperti Sabat, doa harian, dan ritme liturgis
menjadi bentuk resistensi rohani terhadap budaya
percepatan.




Pemulihan waktu bukan berarti menolak modernitas,
melainkan menempatkannya dalam horizon yang lebih
luas. Waktu dipahami kembali sebagai ruang relasi, bukan
sekadar sumber daya.

Dengan demikian, iman Kristen menawarkan alternatif
budaya: hidup yang tidak dikuasai waktu, tetapi hidup di
dalam waktu sebagai anugerah Allah.

Penutup Bab:

Melawan Tirani Waktu Modern

Sekularisasi waktu merupakan salah satu tantangan
terbesar iman Kristen di era modern. Ketika waktu
direduksi menjadi komoditas dan alat disiplin, manusia
kehilangan kedalaman eksistensial dan rohaninya.

Bab ini menegaskan bahwa teologi waktu Kristen tidak
hanya bersifat reflektif, tetapi juga kritis dan profetis.
Dalam terang Kristus, umat dipanggil untuk melawan
tirani waktu modern dan menghidupi waktu sebagai
anugerah, panggilan, dan harapan.




Catatan Kaki Akademik Bab 11

1.

Max Weber, The Protestant Ethic and the Spirit
of Capitalism (New York: Scribner, 1958), 47—
78.

. E. P. Thompson, “Time, Work-Discipline, and

Industrial Capitalism,” Past & Present 38 (1967):
56-97.
Michel Foucault, Discipline and Punish (New

York: Vintage Books, 1977), 135-169.

Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New

Theory of Modernity (New York: Columbia

University Press, 2013), 1-32.
Byung-Chul Han, The Scent of Time (Cambridge:

Polity Press, 2017), 45-68.
. Jurgen Moltmann, Theology of Hope

(Minneapolis: Fortress Press, 1993), 49-72.
Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. 111/2

(Edinburgh: T&T Clark, 1960), 523-540.
. Abraham Joshua Heschel, The Sabbath (New

York: Farrar, Straus and Giroux, 1951), 3-22.
David Harvey, The Condition of Postmodernity

(Oxford: Blackwell, 1989), 201-219.
. James K. A. Smith, Desiring the Kingdom

(Grand Rapids: Baker Academic, 2009), 151
172.




Bab 12 — Waktu dalam Peradaban
Digital

12.1 Pendahuluan: Dari Modernitas ke
Digitalitas Waktu

Peradaban digital menandai fase baru dalam sejarah
kesadaran waktu manusia. Jika modernitas ditandai oleh
rasionalisasi dan disiplin waktu, maka era digital dicirikan
oleh percepatan ekstrem (hyper-acceleration),
fragmentasi atensi, dan otomatisasi temporal melalui
algoritma. Waktu tidak lagi sekadar diukur dan diatur,
tetapi diproduksi, dimodulasi, dan dieksploitasi secara
real time oleh sistem digital global.

Bagi iman Kristen, perubahan ini bukan sekadar
fenomena teknologis, melainkan tantangan teologis dan
antropologis yang mendasar: bagaimana manusia
memahami keberadaannya di hadapan Allah ketika
hidupnya ditentukan oleh notifikasi, deadline virtual, dan
logika kecepatan tanpa henti?

12.2 Percepatan Sosial dan Krisis Kedalaman
Eksistensial

Sosiolog Hartmut Rosa menyebut kondisi ini sebagai
akselerasi sosial, yakni percepatan simultan dalam
teknologi, perubahan sosial, dan ritme hidup. Dalam
konteks digital, akselerasi ini mencapai titik ekstrem:
komunikasi instan, informasi tanpa jeda, dan tuntutan
respons seketika.




Akibatnya, waktu kehilangan kedalaman (depthlessness).
Masa kini menjadi absolut, sementara masa lalu dan masa
depan tereduksi menjadi arsip data dan prediksi
algoritmik. Secara teologis, kondisi ini menggerus
dimensi kontemplatif iman Kristen yang menuntut
kesabaran, penantian, dan pengharapan eskatologis.

12.3 Fragmentasi Atensi dan Krisis Kehadiran

Ekonomi digital beroperasi melalui ekonomi atensi.
Platform media sosial, mesin pencari, dan aplikasi
berbasis algoritma dirancang untuk memecah perhatian
manusia menjadi unit-unit mikro yang dapat dimonetisasi.
Kehidupan manusia terfragmentasi dalam scroll tanpa
akhir, multitasking kronis, dan kelelahan mental.

Dalam perspektif teologi Kristen, fragmentasi atensi
berimplikasi langsung pada krisis kehadiran (presence).
Doa, ibadah, dan relasi antarmanusia menuntut kehadiran
utuh (whole presence), sementara budaya digital justru
membentuk subjek yang selalu terpecah. Inkarnasi
Kristus - Allah yang hadir sepenuhnya dalam sejarah -
menjadi kritik radikal terhadap budaya distraksi.

12.4 Algoritma sebagai Penentu Ritme Hidup

Algoritma digital kini berfungsi sebagai penentu ritme
waktu manusia: kapan bekerja, beristirahat, mengonsumsi
informasi, bahkan membentuk emosi dan preferensi.
Kalender digital, reminder otomatis, dan sistem
manajemen waktu berbasis Al menggantikan intuisi
manusia tentang ritme hidup.




Secara teologis, dominasi algoritma memunculkan
pertanyaan tentang kedaulatan: siapakah yang
menentukan waktu manusia - Allah, manusia, atau mesin?
Ketika algoritma menjadi otoritas temporal, risiko
terbesar adalah reduksi manusia menjadi objek prediksi
dan optimasi, bukan subjek moral yang bertanggung
jawab di hadapan Allah.

12.5 Liturgi, Sabat, dan Resistensi Digital

Di tengah dominasi waktu digital, praktik-praktik iman
Kristen seperti Sabat, liturgi, dan kalender gerejawi
memperoleh makna baru sebagai bentuk resistensi
spiritual. Sabat menolak logika produktivitas tanpa henti;
liturgi membentuk ritme alternatif yang berakar pada
kisah keselamatan; kalender gereja mengingatkan bahwa
waktu manusia berada dalam narasi ilahi, bukan semata
siklus algoritmik.

Praktik ini bukan nostalgia pra-digital, melainkan
tindakan profetis yang menegaskan kembali bahwa waktu
adalah anugerah, bukan komoditas.

12.6 Menuju Teologi Waktu Digital

Teologi waktu digital menuntut integrasi refleksi biblika,
tradisi gereja, dan analisis kritis teknologi. Gereja
dipanggil bukan untuk menolak teknologi, melainkan
untuk menginkulturasikan iman secara kritis: membentuk
disiplin digital, etika atensi, dan spiritualitas kehadiran.




Dengan demikian, iman Kristen dapat berperan sebagai
penuntun moral dan spiritual di tengah peradaban digital
yang kehilangan orientasi temporal.




Catatan Kaki Akademik (Pilihan)

1.

Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New
Theory of Modernity.

. Jonathan Crary, 24/7: Late Capitalism and the

Ends of Sleep.
Byung-Chul Han, The Burnout Society.
Marshall McLuhan, The Medium Is the Message.

. Sherry Turkle, Alone Together.

. Antonio Spadaro, SJ, Cybertheology.

. Josef Pieper, Leisure: The Basis of Culture.

. Alkitab: Kejadian 2:1-3; Efesus 5:16; Yohanes

1:14.




Penutup

Menebus Waktu dalam Terang Iman Kristen

Buku kecil (short monograph) ini telah menelusuri
perjalanan panjang pemahaman manusia tentang waktu -
mulai dari kesadaran kosmologis peradaban kuno,
pembentukan sistem kalender, inkulturasi gerejawi,
reformasi kalender, hingga tantangan radikal peradaban
digital. Seluruh uraian tersebut berpuncak pada satu
keyakinan teologis utama: waktu bukan sekadar
dimensi netral atau komoditas sosial, melainkan
anugerah Allah yang dipercayakan kepada manusia
untuk dihidupi secara bertanggung jawab.

Sintesis Teologis: Waktu sebagai Anugerah dan
Sejarah Keselamatan

Dalam terang iman Kristen, waktu tidak berdiri otonom.
la terikat pada karya Allah dalam sejarah keselamatan
(heilsgeschichte). Inkarnasi Kristus menjadi pusat
pemaknaan waktu: Sang Firman memasuki chronos
manusiawi dan menguduskannya dari dalam. Dengan
demikian, kalender, ritme hidup, dan bahkan perayaan
Tahun Baru Masehi memperoleh makna teologis bukan
karena asal-usulnya semata, melainkan karena
kemampuannya diarahkan kepada Kristus sebagai Alfa
dan Omega.




Pembedaan antara chronos, kairos, dan aion menolong
Gereja membaca waktu bukan hanya secara kuantitatif,
tetapi secara kualitatif dan eskatologis. Waktu Kini
dipahami sebagai ruang panggilan: tempat manusia diajak
merespons karya Allah dengan iman, pertobatan, dan
pengharapan.

Seruan Etis: Menolak Reduksi Waktu

Analisis atas modernitas dan peradaban digital
menunjukkan kecenderungan kuat untuk mereduksi
waktu menjadi komoditas, alat produktivitas, dan objek
manipulasi algoritmik. Dalam konteks ini, iman Kristen
menghadirkan kritik profetis. Seruan Rasul Paulus untuk
“menebus waktu” (Ef. 5:16) memperoleh relevansi baru
sebagai panggilan etis untuk melawan fragmentasi atensi,
percepatan tanpa makna, dan alienasi eksistensial.

Menebus waktu berarti:

Menempatkan kembali ritme hidup dalam terang
Sabat dan perhentian rohani.

Menghidupi disiplin spiritual sebagai praksis
pembebasan dari tirani kecepatan.
Menggunakan teknologi secara bertanggung
jawab tanpa tunduk pada logika totalnya.

Orientasi Pastoral - Publik: Gereja dan Ritme
Alternatif

Sebagai komunitas iman, Gereja dipanggil bukan hanya
menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, melainkan




menawarkan ritme hidup alternatif. Liturgi, kalender
gerejawi, dan perayaan iman - termasuk refleksi Tahun
Baru - menjadi sarana pedagogi rohani yang membentuk
umat agar hidup sadar waktu, bukan dikuasai olehnya.

Dalam ranah publik, teologi waktu juga memiliki dimensi
profetis dan dialogis. la mengundang keterlibatan lintas
disiplin: teologi, sosiologi, teknologi, dan etika publik,
guna membangun peradaban yang menghargai waktu
sebagai ruang relasi, bukan sekadar sumber daya
ekonomi.

Penegasan Akhir

Pada akhirnya, menebus waktu dalam terang iman Kristen
adalah pengakuan bahwa setiap detik hidup berada di
hadapan Allah. Tahun Baru Masehi, kalender global, dan
ritme digital tidak perlu ditolak, tetapi ditransformasikan
maknanya. Dalam Kristus, waktu yang rapuh dan terbatas
diarahkan kepada penggenapan yang kekal.

Dengan kesadaran inilah, monograf ini mengajak
pembaca - baik akademisi, rohaniwan, maupun
masyarakat luas - untuk memaknai waktu sebagai
anugerah ilahi dan panggilan etis, sehingga hidup
manusia, di tengah derasnya perubahan zaman, tetap
berakar pada pengharapan eskatologis dan tanggung
jawab moral di hadapan Allah.




Daftar Pustaka

Aveni, Anthony F. 1989. Empires of Time: Calendars,
Clocks, and Cultures. New York: Basic Books.

Bond, John James. 1875. Handy Book of Rules and
Tables for Verifying Dates with the Christian Era.
London: George Bell & Sons.

Eliade, Mircea. 1959. The Sacred and the Profane: The
Nature of Religion. New York: Harcourt, Brace &
World.

Granet, Marcel. 1934. La Pensée Chinoise. Paris: Albin
Michel.

Macrobius. 2011. Saturnalia. Edited and translated by
Robert A. Kaster. Loeb Classical Library 510.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Mehra, Komal. 2006. Festivals of the World. New Delhi:
Sterling Publishers.

Parker, Richard A. 1950. The Calendars of Ancient
Egypt. Chicago: University of Chicago Press.

Plato. 1997. Timaeus. Translated by Donald J. Zeyl.
Indianapolis: Hackett.

Poole, Reginald L. 1921. “The Beginning of the Year in
the Middle Ages.” Proceedings of the British Academy
10: 1-26.




Ricoeur, Paul. 1984. Time and Narrative, Vol. 1.
Chicago: University of Chicago Press.

Smith, Mark S. 2001. The Origins of Biblical
Monotheism. Oxford: Oxford University Press.

Stern, Sacha. 2012. Calendars in Antiquity: Empires,
States, and Societies. Oxford: Oxford University Press.

von Rad, Gerhard. 1962. Old Testament Theology, Vol.
1. New York: Harper & Row.

Whitrow, G. J. 1988. Time in History: Views of Time
from Prehistory to the Present Day. Oxford: Oxford
University Press.




Glosarium

Aion

Istilah Yunani yang menunjuk pada dimensi kekekalan
atau zaman ilahi; dalam teologi Kristen dipahami
sebagai horizon kekal yang melampaui waktu linear.

Chronos
Waktu kronologis dan terukur; waktu sebagai urutan
linear yang dapat dihitung dan diatur.

Kairos

Waktu kualitatif atau momen penentuan; dalam Alkitab
sering dipahami sebagai saat intervensi Allah dalam
sejarah.

Epagomenal
Hari tambahan dalam kalender Mesir Kuno yang
ditambahkan di luar dua belas bulan utama.

Inkarnasi

Peristiwa Allah menjadi manusia dalam diri Yesus
Kristus; pusat teologi waktu Kristen karena kekekalan
memasuki sejarah.

Kalender Gregorian

Sistem kalender surya yang direformasi pada tahun 1582
oleh Paus Gregorius XI1I dan menjadi standar kalender
sipil global.




Kalender Julian
Kalender Romawi yang direformasi oleh Julius Caesar
pada tahun 46 SM, pendahulu kalender Gregorian.

Lunisolar
Sistem kalender yang menggabungkan siklus bulan dan
matahari, seperti kalender Ibrani dan Tiongkok.

Sekularisasi Waktu

Proses historis-budaya di mana waktu dilepaskan dari
makna sakral dan direduksi menjadi sumber daya
ekonomis.

Teologi Waktu

Cabang refleksi teologis yang membahas makna waktu
dalam terang wahyu, sejarah keselamatan, dan eskatologi
Kristen.

Yanus (Janus)
Dewa Romawi tentang pintu, awal, dan transisi; Januari
dinamai dari figur ini.

Zaman L.iturgis

Pembagian waktu dalam kalender Gereja yang
menstrukturkan perayaan iman Kristen (Adven, Natal,
Prapaskah, Paskah, dll.).




Profil Penulis
Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si.

Doktor Dharma  Leksana
adalah seorang teolog,
wartawan senior, dan pegiat
media digital gerejawi. la
menyelesaikan pendidikan
teologi di Fakultas Teologi
Universitas  Kristen  Duta
Wacana, Yogyakarta, tahun
1994 dan melanjutkan studi
Magister llmu Sosial (M.Si.)
dengan fokus pada media dan
masyarakat. Gelar Magister

Theologi (M.Th.) diperoleh melalui tesis berjudul
“Teologi Digital: Sebagai Upaya Menerjemahkan
Misiologi Gereja di Era Society 5.0”.

Langkah akademiknya mencapai puncak pada jenjang
Doktor Teologi (D.Th.) di Sekolah Tinggi Teologi Dian
Harapan, Jakarta, dengan predikat Cum Laude.
Disertasinya yang fenomenal berjudul “Algorithmic
Theology: A Conceptual Map of Faith in the Digital Age”
melahirkan gagasan Teologi Algoritma - sebuah locus
baru dalam upaya kontekstualisasi iman di tengah realitas
digital. Melalui penelitian tersebut, ia menegaskan bahwa
algoritma dapat dipahami sebagai locus theologicus baru,
sementara Logos - Sabda Allah - tetap menjadi pusat
iman Kristen, bahkan di era logika algoritmik yang
mendominasi kehidupan digital.




Disertasi tersebut kini telah diterbitkan dalam dua versi:

e “Teologi Algoritma: Peta Konseptual Iman di
Era Digital” (Bahasa Indonesia)
¢ Baca di sini
“Algorithmic Theology: A Conceptual Map of
Faith in the Digital Age” (Bahasa Inggris)
7 Baca di sini

Karya akademisnya pada jenjang magister juga sudah
dibukukan dalam “Membangun Kerajaan Allah di Era
Digital” P akses di sini serta dapat dilihat lengkap ¢
di sini.

Selain karya ilmiah, Dharma Leksana produktif menulis
ratusan buku dalam bentuk penelitian akademik, buku
populer, kumpulan puisi, hingga novel. Karya-karya
tersebut dapat diakses melalui TOKO BUKU PWGI
r lihat koleksi.

Kiprah Organisasi & Media

Di ranah pelayanan dan media, Dharma Leksana adalah:

e Pendiri dan Ketua Umum Perkumpulan
Wartawan Gereja Indonesia (PWGI)
Pendiri berbagai media digital Kristen, antara
lain:

o wartagereja.co.id
beritaoikoumene.com

teologi.digital



https://online.fliphtml5.com/syony/tujf/
https://online.fliphtml5.com/syony/dhxc/
https://online.fliphtml5.com/syony/cosm/
https://online.fliphtml5.com/syony/kjsk/
https://fliphtml5.com/bookcase/xdfkj/
https://wartagereja.co.id/
https://beritaoikoumene.com/
https://teologi.digital/

o Mmarturia.digital

o serta puluhan media lain yang tergabung
dalam PT Dharma Leksana Media
Group (DHARMAEL), di mana ia
menjabat sebagai Komisaris

Selain itu ia juga aktif memimpin sejumlah lembaga dan
perusahaan:

Direktur PT. Berita Siber Indonesia Raya
(BASERIN)

Komisaris PT. Berita Kampus Mediatama
Komisaris PT. Media Kantor Hukum Online
Pendiri & CEO tokogereja.com

Ketua Umum Yayasan Berita Siber Indonesia
Direktur PT. Untuk Indonesia Seharusnya

Karya dan Pengaruh

Sebagai pemikir sekaligus pelaku, Dharma Leksana
memposisikan dirinya sebagai jembatan antara teologi,
pewartaan digital, dan transformasi sosial. la aktif
menulis buku, artikel, serta menjadi narasumber dalam
berbagai forum gereja, akademik, dan media.

Karya-karya populer yang banyak dibaca antara lain:

Mencari Wajah Allah di Belantara Digital ¢
akses

Jejak Langkah Misiologi Gereja Perdana
akses

Agama, Al, dan Pluralisme 2~ akses



https://marturia.digital/
https://online.fliphtml5.com/syony/kqji/
https://online.fliphtml5.com/syony/mjax/
https://online.fliphtml5.com/syony/ralp/

Fenomenologi Edmund Husserl di Era Digital
¢ akses

Alvin Toffler dan Teologi Digital ¢z akses
Algoritma Tuhan: Refleksi tentang Sang
Programmer Alam Semesta % akses

Jurnalisme Profetik di Era Digital ¢ akses
Teologi Digital dalam Perspektif Etika Dietrich

Bonhoeffer 2 akses

Dr. Dharma Leksana terus melanjutkan kiprahnya sebagai
seorang teolog digital, jurnalis profetik, dan pendidik
iman, dengan visi membangun komunikasi Kristen yang
kontekstual, transformatif, dan selaras dengan dinamika
zaman digital.



https://online.fliphtml5.com/syony/ueqp/
https://online.fliphtml5.com/syony/rgff/
https://online.fliphtml5.com/syony/tlwq/
https://online.fliphtml5.com/syony/kfmk/
https://online.fliphtml5.com/syony/yahd/

SINOPSIS

Waktu sering dipahami sebagai sesuatu yang netral,
teknis, dan tak terelakkan. Kalender digunakan setiap
hari, Tahun Baru dirayakan secara global, tetapi jarang
dipertanyakan makna teologis dan historis di baliknya.
Monograf ini mengajak pembaca untuk meninjau ulang
asumsi tersebut dengan menempatkan waktu dan kalender
dalam terang iman Kristen.

Melalui pendekatan sejarah-teologis yang interdisipliner,
buku ini menelusuri kesadaran waktu sejak peradaban
kuno, tradisi Ibrani, kalender Romawi, hingga reformasi
kalender Gregorian dan globalisasinya sebagai kalender
sipil dunia. Kalender Masehi tidak dipahami semata-mata
sebagai produk Barat, melainkan sebagai hasil dialog
panjang antara astronomi, kekuasaan politik, budaya, dan
refleksi teologis Gereja sepanjang sejarah.

Pada pusat refleksi buku ini berdiri peristiwa inkarnasi
Yesus Kristus, ketika kekekalan Allah memasuki sejarah
manusia. Inkarnasi menjadi kunci untuk memahami
waktu bukan sekadar sebagai chronos yang terus berlalu,
tetapi sebagai kairos - ruang perjumpaan antara Allah dan
manusia. Dari sinilah Tahun Baru Masehi, ritme liturgi
Gereja, dan praktik iman sehari-hari memperoleh makna
teologisnya.

Di bagian akhir, buku ini mengajukan Kkritik tajam
terhadap sekularisasi waktu, percepatan ekstrem, dan
fragmentasi atensi dalam peradaban modern dan digital.
Gereja dan umat Kristen diajak untuk menebus waktu -




bukan dengan melarikan diri dari dunia, tetapi dengan
menghadirkan ritme hidup yang berakar pada iman,
harapan, dan tanggung jawab etis di tengah masyarakat
global.

Monograf ini ditujukan bagi akademisi, mahasiswa
teologi, pelayan Gereja, serta pembaca umum yang ingin
memahami bagaimana iman Kristen memberi orientasi
makna bagi waktu, kalender, dan kehidupan manusia di
era modern.




(o]
n O
M N
i
< 3
— e
M 1o
=
a Lz
[ -4
il
.ww w
] N
2 O
oy N
il
R
B
QO w
()]
ol
a O
—
m,




Sejarah Waktu, Teologi dan
Tantangan Peradaban Modern

Dr. Dharma Leksana, M.Th., M.Si.




